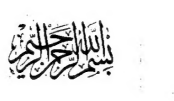
# المختراني المحتول الفقة في علِم اصول الفقة

للامنام الأصولي النظار المفسيِّر فِ وَالدِّين مُحَدِّد بن مُ مُرَبِل مُحَسيَن الرازي ١٠٦٠ م ١٠٢٠ هـ ١٢٠٩ ما

> د كاسسة وَ عَمْتُ مِنْ الد*كتور طُه جسّا برفيّا ضالعًا و*في

> > الجُه زُءُ الْخَامِسُ

مؤسسة الرسالة

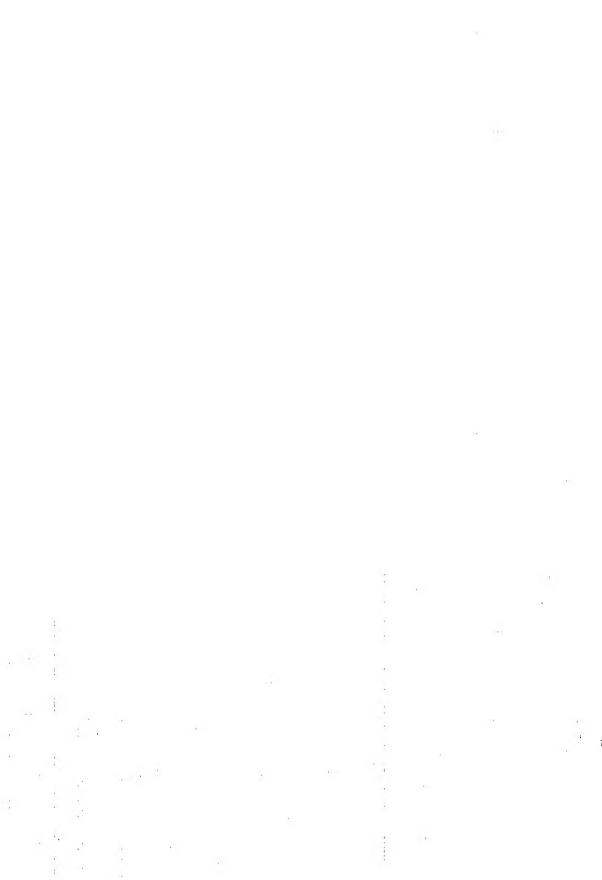


بسل النالح الرحم

الكلام في القياس وهو مرتَّب على مقدِّمة [وأربعة(١)] أقسام

أمًّا المقدِّمة ففيها مسائل:

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ص، ح.



# المسألةُ الأولَى:

في حدِّ القياس

أسدُّ ما قيل في هذا الباب تلخيصاً - وجهان :

الأول

ما ذكره القاضي أبو بكر واختاره جمهور المحققين \_ منًا \_ أنّه وحملُ معلوم على معلوم في إثباتِ حكم (\*) لهما، أو نفيهِ عنهما، بأمرٍ جامع بينهما: من [اثبات(١)] حكم أو صفةٍ، أو نفيهما عنهما»(١).

وإنّما ذكرنا لفظ «المعلوم » ليتناول الموجود المعدوم ؛ فإنّ القياس يجري فيهما جميعاً ، ولو ذكرنا والشيء (٥٠) : الاختصّ بالموجود على مذهبنا ؛ ولو ذكرنا

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٦) من س.

<sup>(</sup>١) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٢) كذا في س، وهو الموافق لما في المستصفى (٢٢٨/٢)، والإحكام (١٨٦/٤)، والإحكام (١٨٦/٤)، والمنتخب ورقة (٢٨١)، والنفائس (١/٣ ورقة ٣٦)، ولم ترد في البرهان فق (٦٨١)، وعبارة الحاصل اقتصرت على: ومن صفة أو حكم، (٧٤١)، ونحوه في الإرشاد (١٩٨) والمراد بما ورد في غيرهما بيان أن الجامع إما مثبت أو منفي ولفظ س: وعنه،

 <sup>(</sup>٣) الشيء \_ في اللغة \_: ما يصح أن يعلم ويخبر عنه عند سيبويه وقيل: عبارة عن الموجود، وهو اسم لجميع المكوّنات عرضاً كان أو جوهراً، ويصح أن يعلم ويخبر عنه.

وفي الاصطلاح: هو الموجود الثابت المتحقق في الخارج. انظر التعريفات (١٤٤)، وراجع المباحث المشرقيّة: (٣٣٩/١). ثم إن «الشيء» لا يشمل المعدوم - إن كان ممتنعاً: اتفاقاً، وكذا إن كان ممكناً - عند الأشاعرة، وتعريف سيبويه «للشيء» نقل عن الزمخشري نحوه، حيث قال: والشيء»: «اسم لما يصح أن يعلم سواء كان معدوماً أو موجوداً، محالاً

«الفرع» - لكانَ يوهمُ إختصاصه بالموجود.

وأيضاً: فلا بدَّ من معلوم [ثان(١)] يكونُ أصلًا؛ فإنَّ القياسَ: عبارةً عنَّ التسويةِ، وهي لا تتحقَّقُ إلاّ بينَ أمرين؛ ولأنَّه لولا الأصلُ ـ لكانَ ذلكَ إثباتاً للشرع بالتحكَم .

وأيضاً: فالحكمُ قد يكونُ نفياً، وقد يكونُ إثباتاً.

وأيضاً: فالجامعُ قد يكونُ أمراً حقيقيًا، وقد يكونُ حكماً شرعيًا وكلُّ واحدٍ منهما(٢) قد يكون نفياً، وقد يكون إثباتاً.

(٣) هذا شرح هذا التعريف(١).

- (\*) آخر الورقة (٥١) من ي.
- (١) لم تود الزيادة في ل، آ، جـ.
  - (٢) زَادٌ في غير جـ: ﴿(ف).
    - (٣) زاد في ي: «ف».
- (٤) هذا هو أحد التعاريف الاصطلاحية، وأما معنى القياس ـ في اللغة ـ فلم يذكره المصنف هنا، ولعله تجاوزه لشهرته؛ وخلاصة ما ذكره الأصوليّون في بيان المعنى اللغويّ: للقياس سبعة أقوال ـ هي:
  - ١ ـ أنَّ معناه التقدير، والمساواة من لوازمه.
  - ٧ ـ أن معناه التقدير، والمساواة، والمجموع ـ على سبيل الاشتراك اللفظيّ بين الثلاثة.
- ٣ ـ أنَّ معناه التقدير، وهو كليَّ تحته فردان: استعلام القدر، والتسوية، فهو مشترك اشتراكاً معنوباً.
  - ٤ ـ أنَّ معناه الاعتبار.
  - ٥ ـ أنَّ معناه التمثيل والتشبيه.
    - ٦ ـ أنَّ معناه المماثلة
- ٧ أن معتباه الإصابة. وهذه المعاني معظمها متقارب، وقد اختلفوا في أنه هل هذه المعاني التي أُطلق عليها لفظ القياس كلها معان حقيقيّة، أم أن بعضها حقيقيّ، والآخر

<sup>=</sup> أو مستقيماً ، ونقل عن بعض المعتزلة اطلاق لفظ «الشيء» على المستحيل. انظر نبراس العقول: (١/ ٢٠).

والاعتراض عليه من وجوه:

أحدُها أن نقول:

إِنْ أَرْدَتُ «بِحملِ أَحدِ المعلومينِ على الآخرِ» - إثباتُ مثل حكم أحدِهما

مجازيٌ ؟ لهم في هذا ثلاثة أقوال: هي:

١ ـ أنه حقيقة في التقدير، والمساواة، والمجموع ـ على سبيل الاشتراك اللفظي وهذا
 ما يؤخذ من كلام العضد في شرحه على مختصر ابن الحاجب: (٢٠٤/٢).

٧ - أنه حقيقة في التقدير، مجاز في المساواة - التي هي لازمة له، فيطلق عليها - على سبيل المجاز المرسل من باب إطلاق اسم الملزوم على اللازم وهو الذي ذهب اليه الأمدي في الإحكام: (١٨٣/٣) ط الرياض، ويؤخذ من كلام الإسنوي - أيضاً - فبعد أن ذكر: أن القياس حقيقة في التقدير - قال: «ثم إن التقدير يستدعي التسوية، فإنّه يستلزم شيئين يسبب أحدهما إلى الآخر بالمساواة وبالنظر، أنظر شرحه على المنهاج مع الإبهاج: (٢/٣) فيكون التقدير - على هذا - معنى جزئياً، لا كلياً، أي ليس مشتركاً معنوياً، يصدق على المساواة وعلى غيرها، فتكون - المساواة خارجة عن حقيقته، وليست فرداً من أفراده، وإن كانت لازمة له.

وقد ذكر صاحب «مسلم الثبوت»: أن القياس قد اشتهر استعماله في «المساواة» أو «التسوية بين الشيئين» حتى أصبح هذا المعنى المجازي حقيقة عرفية بحيث يفهم منه بدون ذكر قرينه. فانظره بحاشية المستصفى: (٢٤٦/٢) ولعل هذا الادعاء ناشىء عن التأثر بالمعنى الاصطلاحي الشرعي والذي هوعبارة عن المساواة الخاصة، لا المساواة المطلقة.

٣- أنّه حقيقة في «التقدير»، وأن «التقدير» معنى كليّ تحته فردان: استعلام القدر، والتسوية في المقدار حسية كانت أو معنوية فيكون التقدير - على هذا - مشتركاً معنوياً يصدق على معنيين: أحدهما: المساواة، فالمساواة فرد من أفراده. وهذه المعاني لا يخلو واحد منها من معنى يتاسب المعنى الاصطلاحي - وهو ما ذهب اليه الكمال ابن الهمام في التحرير، فانظر التقرير والتحيير: (٣/١٧)، وراجع المستصفى: (٣/٨/١) وإرشاد الفحول: (١٩٨)، والمغني للقاضي عبد الجبار: (٢٧٨/١٧)، والآيات البينات: (٤/٢) وما بعدها. وراجع الصحاح واللسان وتاج العروس، ومختار الصحاح والمصباح مادة: «قاس». وستجد أن بعض المعاني اللغوية - التي تعرض لها الأصوليون - لم يتعرض لها اللغويون.

للآخرِ \_ فقولك(١) \_ بعد ذلك \_ : «في إثباتِ حكم لهما أو نفيهِ عنهما» \_ إعادة (١) لعين ذلك : فيكون [ذلك(٣)] تكريراً من غير فائدةٍ .

وإن كان شيئاً آخر(؛) \_ فلا بدُّ من بيانه.

وأيضاً: فبتقدير أن يكونَ المراد [منه(٥)] شيئاً آخرَ، لكن لا يجوزُ ذكرُهُ في تعريفِ القياسِ ؛ لأنَّ ماهيَّةَ القياسِ تتمُّ بإثبات مثل معلوم (٦) لمعلوم آخر بأمر جامع، وإذا تمَّت الماهيَّةُ - بهذا القدر - وكان [ذلك(٧)] المعلومُ الزائدُ خارجاً: فلا يجوزُ ذكرُهُ.

#### وثانيها(\*):

أَنَّ قوله: «في إثبات حكم لهما» مشعرٌ بأنَّ الحكم - في الأصل والفرع - مثبتُ (١) بالقياس . وهو باطلٌ ، فإنَّ القياس [فرع (١)] على ثبوت الحكم في الأصل ، فلو كان ثبوت الحكم في الأصل - فرعاً على (١) القياس: [ك (١)] - لزمَ الدور.

# وثالثها :

أنَّه كما يثبتُ (١٠)الحكمُ بالقياسِ \_ فقد تثبتُ (١٠)الصفة أيضاً بالقياس ، كقولنا: «الله عالمُ» فيكونُ له علم: قياسًا على الشاهدِ؛ ولا نزاعَ في أنَّهُ قياسٌ؛

(٥) لم ترد في ى «المعلوم».

(٧) لم ترد الزيادة في ح ﴿ ﴿ ﴿ الْوَرَقَةُ (٨٠) من ل.

(٨) لفظ س: ٥مثبتّه. (٩) لم ترد الزيادة في ي.

(١٠) عبارة ي: «والفرع ثانياً بالقياس».

(١١) انفردت بهذه الزيادة جـ.

(١٢) في آ بلفظ: «ثبت» في الموضعين.

\_ \ \ \_

<sup>(</sup>١) لفظ ي، جـ، ح، : «فقوله».

<sup>(</sup>٢) في ل: ٥ تعين٥.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ي، ولفظ «تكريراً» ورد فيها: «تكراراً».

<sup>(</sup>٤) كذا في ى، ولفظ غيرها: «الثاني».

لأنَّ القياسَ أعمُّ من القياسِ الشرعيِّ، والقياسِ العقليِّ.

وإذا كانَّ كذلك \_ فنقول: إمَّا أن تكونَ الصفةُ (\*) مندرجةً \_ في الحكم ، أو لا تكونَ .

فإن كانَ الأوّلَ \_ كانَ قولُه: «بأمرِ جامع بينهمامن حكم أو صفةٍ أو نفيهما عنه (١) و تكرراً (١) و لأنَّ الصفة لمَّا كانت أحدَّ أقسام الحكم : كانَ ذكرُ الصفة بعدَ ذكر الحكم \_ تكراراً .

وإن كانَ الثاني \_ كانَ التعريفُ ناقصاً ؛ لأنّه ذكرَ ما إذا كانَ المطلوبُ ثبوتَ [الـ(\*)] حصفة (\*) [الـ(\*)] حصفة (\*) أو عدمها: فهذا التعريف إمّا زائدٌ أو (\*) ناقصٌ.

#### ورابعها:

أَنَّ المعتبرَ - في ماهيَّةِ القياسِ - إثباتُ مثل حكم معلوم لمعلوم آخرَ بامرِ جامع ، فأمَّا أن ذلك (١) الجامع تارةً يكونُ حكماً ، وتارةً يكونُ صفةً ، وتارةً يكونُ نفياً للحكم ، وتارةً [يكون (٢)] نفياً للصفة : فذاكَ إشارةً إلى ذكر (١) أقسام «الجامع»؛ والمعتبرُ - في تحقِّقِ ماهيَّةِ القياسِ - الجامع ، من حيثُ إنَّه (١) جامع ، لا أقسامُ (١) الجامع ؛ بدليل أمرين :

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٦) من ح.

<sup>(</sup>١) كذًا في ح، ج، ولفظ غيرهما «عنهما».

<sup>(</sup>٢) في ل، آ: ومكرّراً».

<sup>. (</sup>٣) الألف واللام من آ.

<sup>(</sup>٤) لم ترد في آ، ص.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۸) من ص.

<sup>(</sup>ه) في ى: «وإما».

<sup>(</sup>٢) عبارة آ: «إذا كان الجامع».

<sup>(</sup>٧) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٩) لفظ ي: «هو».

 <sup>(</sup>٨) لفظ جـ: «نفي» ...

<sup>(</sup>١٠) لفظ ل: والأقسام».

#### الأول(١):

أنَّ ماهيَّةَ القياس \_ قد توجدُ منفكَّةً عن كلِّ واحدٍ من أقسام الجامع \_ \_ بعينه \_ وإن كان لا بدّ [لها(٢)] من قسم ٍ مَّا؛ وما(٩) ينفكُ(٢) عن الماهيَّة : لا يكونُ معتبراً في تحقُّق الماهيَّة .

#### الثاني:

أنَّ الجامعَ كما ينقسمُ إلى الحكمِ والصفةِ ونفيهما - فكذا (\*) الحكمُ ينقسم إلى الوجوبِ والحظر وغيرهما؛ والوجوبُ (\*) ينقسمُ إلى الموسَّعِ والمضيَّقِ، والمخيَّرِ والمعيَّنِ وغيرها، فلو لزمَ من اعتبارِ (\*) الجامع (\*) - في ماهيَّة القياسِ - ذكرُ أقسامهِ: لوجبَ من ذكرِ كلِّ واحدٍ من تلكَ الأقسام \_ - ذكرُ ما لكلِّ واحدٍ من المقسام .

#### وخامسها:

أنَّ كَلَمةَ «أَو» للإبهام ، وماهيَّة كلَّ شيءٍ معيَّنةً ، والإبهامُ ينافي التعيينَ . فإن قلت: كونُه (١) بحيثُ يلزمُهُ أحدُ هذه الأمور \_ حكمٌ معيَّنُ .

قلتُ: فالمعتبرُ إذن ـ في الماهيَّة (٢) ـ ملزومٌ هذه الأمور، وهو كونُهُ جامعاً من حيثُ إنَّه (٨) جامع: فيكونُ ذكرُ هذه الزوائدِ لغواً

<sup>(</sup>١) كذا في ي، آ، خ، وفي غيرها: «أحدهما».

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ح، ولفظ ج، آ: «له».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٨) من آ.

<sup>(</sup>٣) لفظ ج: «يتفضل»، وعبارة ي: «وما تنفك عنه».

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: «فكذلك».

<sup>(</sup>ه) في آ أبدلت به «اذا».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٢) من ج.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۰۷) من س. (۲) لفظ ج، آ: «كونهاه.

<sup>(</sup>V) عبارة ح: «فالمعتبر في الماهيّة إذن».

<sup>(</sup>A) لفظ ي: «وهو».

#### وسادسها:

[هو(١)]: أنَّ القياسَ الفاسدَ قياسٌ؛ وهو خارجٌ عن هذا التعريف: أمَّا الأوَّلُ ـ فلأنَّ القياسَ الفاسدَ قياسً، مع كيفيَّةٍ: فيكونُ قياساً.

وأمَّا الثاني ـ فلأنَّ قولُهُ: «بأمرِ جامع » ـ دليلٌ على أنَّ هذا القائلَ يعتبرُ في حدّ القياس [حصولَ الجامع ، ومتى حصلَ الجامع ـ كانَ القياسُ صحيحاً: فيكونُ القياسُ الفاسدُ (٢) خارجاً عنه . وإنَّهُ غيرُ جائزٍ ، بل يجبُ أن يقالَ (٢): «بأمرِ جامع في ظنّ المجتهدِ»؛ [فإنَّ القياسَ الفاسدَ حصلَ فيه الجامعُ ـ في ظنّ المجتهدِ )، وإن لم يحصل في نفس الأمر.

## التعريف الثائي:

ما ذكره أبو الحسينِ البصريُّ \_ وهو: «أنَّه تحصيلُ حكم ِ الأصلِ في الفرعِ ِ لاشتباههما في علَّة الحكم عندَ المجتهدِ (٥) وهو قريب.

وأظهر منه \_ أن يقال: «إثباتُ مثل حكم معلوم لمعلوم آخر [لأجل []] اشتباههما في علَّةِ الحكم \_ عند المثبتِ».

فلنفسرِّ الألفاظَ المستعملةَ في هذا التعريف:

أمًّا «الإِثباتُ» \_ فالمرادُ منه: القدرُ المشتركُ بينَ العلم والاعتقادِ والظنّ، سواءٌ تعلَّقت هذه الثلاثةُ بثبوتِ الحكم أو بعدمِهِ.

وقد يطلقُ لفظُ «الإثباتِ» ويرادُ بهِ الخبرُ باللسانِ، لدلالتهِ على الحكمِ الذهنيِّ.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ى، وأبدلت في جـ، آ بـ «و».

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوقتين ساقط من ج.

<sup>(</sup>٣) لفظ ي: «يقول».

<sup>(</sup>٤) ساقط من ي .

<sup>(</sup>۵) انظر المعتمد: (۲۹۷/۲).

<sup>(</sup>٦) لم ترد في ي، آ.

وأمَّا «المثلُ» - فتصوَّرُهُ بديهيَّ ؛ لأنَّ كلَّ عاقل يعلمُ بالضرورةِ (١) كونَ الحازِّ مِثْلًا للحارِّ (١) - في كونِهِ حارًا - ومخالفاً للباردِ (١) - في كونِهِ بارداً - ولو لم يحصل [تصّورُ (١)] ماهيَّةِ التماشلِ والاختلافِ إلّا بالاكتساب: لكانَ الخالي عن ذلك الاكتسابِ خالياً عن ذلك التصورِ - [فكانَ خالياً عن هذا التصديق (١)]

ولمّا علمنا أنّنا() قبل [كلّ()] اكتساب() \_ نعلمُ بالضرورةِ هذا التصديقَ المتوقّفَ() على (ف) ذلك التصّورِ غنيّ عن (١١) الدّحسول ذلك التصّورِ غنيّ عن (١١) الاكتساب .

وأمًّا «الحكم ، \_ فقد مرَّ في أوَّل ِ الكتاب تعريفُهُ(١٢).

وأمَّـا «المعلومُ» \_ فلسنا نعني به مطلقَ متعلَّق العلم \_ فقط، بل ومتعلَّقَ الاعتقادِ والظنِّ؛ لأنَّ الفقهاءَ يطلقونَ لفظَ «المعلوم ِ» على هذه الأمور.

وأمًّا «العلَّةُ» \_ فسيأتي تفسيرها(١٣) إن شاء الله تعالى .

وقولنا: «عندَ المثبتِ» ذكرناه ليدخلَ فيه [القياسُ(١٤)]الصحيح والفاسدُ(١٥).

(١) لفظ آ: وبالبداهة».

(٢) عبارة ي: ومثل الحارّ». (٣) لفظ آ، ل: وله».

(٤) سقطت الزيادة من ى.
 (٥) ما بين المعقوفتين ساقط من ى.

(٦) في يَ، آ: «أَنَّه». (٧) سقطت من ي.

(A) لفظ ح: «الاكتساب». (٩) لفظ ى: «الموقوف».

(\*) آخر الورقة (٨١) من ل. (١٠) في ل: وفعلمناء.

(١١) زادى: وهذاه. (١٢) انظر: الجزء الأول

(۱۳) عبارة آ: «فتفسيرها سيأتي». (۱۶) هذه الزيادة من ح، ي.

(١٥) هذا التعريف الذي اختاره الإمام المصنف، ورجّحه أصله لأبي الحسين البصريّ، وقد غيرّ الإمام المصنف عما ترى - بعض قيوده بما هو أحسن منها، فأبدل كلمة وتحصيل، في تعريف أبي الحسين بكلمة وإثبات، ولأنّ والتحصيل، يقتضي أن القياس به يحصل حكم الفرع - بعد أن لم يكن - مع أن القياس مظهر للحكم فقط بخلاف وإثبات، وفإن معناه - على ما علمت - علم أو اعتقاد أو ظنّ.

= وزاد لفظ ومشل، بناءً على أن حكم الأصل غير حكم الفرع؛ لاستحالة قيام الواحد بالشخص، بمحلّين، بل الثابت مثله كذا قال الإسنوي وابن السبكي تبعاً للعضد، وقد رده الكمال بن الهمام في التحرير: بأن الخطاب وصف متحقّق في الخارج، قائم به \_ تعالى \_ يختلف بالإضافة والاعتبار؛ فباعتبار تعلقه بالأصل يسمّى «حكم الأصل»، وباعتبار تعلقه بالأصل يسمّى «حكم القرع» والأول يكشفه النص، والثاني يكشفه القياس، والحكم المتعلق بالفرع يسمّى «حكم الفرع» والأول يكشفه النص، والثاني يكشفه القياس، والحكم المتعلق بهما واحد شخصيّ، وتعدّد الإضافة لا يمنعه الشخصيّة، فالتحريم المضاف إلى الخمر مع بعينه المضاف إلى النبيذ، وما قالوه \_ من استحالة قيام الواحد بالشخص بمحلين إنما هو في العرض الشخصيّة: كالبياض المخصوص \_ القائم بثوب معيّن: فيستحيل أن يقوم بجسم في العرض الشخصيّة: كالبياض المخصوص \_ القائم بثوب معيّن: فيستحيل أن يقوم بجسم أخر، وما هنا مجرد اضافات لشيء واحد جزئيّ.

كما أنّه عبرٌ بـ «المعلومين» بدل «الأصل والفرع» في تعريف أبي الحسين لأمرين: الأول: أن معرفة كون الأصل أصلاً والفرع فرعاً إنما تكون بعد القياس، فلو دخلا في تعريفه للزم الدور.

والثاني: رفع إبهام كون المقيس والمقيس عليه وجودٌ بيِّن وقد علمت أن القياس يجري في المعدومات.

كما عبر بـ «المثبت» بدل المجتهد في تعريف أبي الحسين، وقد أتى به ليشمل القياس الصحيح والقياس الفاسد في نفس الأمر، وليتناول المجتهد المطلق وغيره، لأن كلمة «المجتهد» إذا أطلقت انصرفت إلى المجتهد المطلق: فلا يشمل قياس مجتهدي المذاهب، والفتاوى.

ومع ذلك فقد أوردوا عليه من الاعتراضات ما ترى.

ولذلك فإنّه لا غرابة - إذا رأينا إماماً من أثمة الأصوليّين كإمام الحرمين يحكم بتعدّر الحد الحقيقيّ للقياس؛ لاشتماله على حقائق مختلفة: كالحكم - وهو قديم، والفرع والأصل، وهما حادثان، والجامع الذي هو العلة، وأن كل ما قيل في تعريفه فإنّه رسوم. انظر البرهان: (٢/٢٠)، ونهاية السول والإبهاج: (٢/٣) وما بعدها، والتلويح: (٢/٣٥)، وتيسير التحرير: (٢/٣٣)، وشرح الزركشي على جمع الجوامع مخطوطة الحرم النبوي، وشرح مختصر ابن الحاجب: (٢/٤/٢) وما بعدها، والأيات البينات: (٤/٢) وما بعدها، وحاشية العطار على جمع الجوامع: (٢/٤/٢) وما بعدها، والمعالم للإمام المصنف: (٨١ - ب) مخطوطة أحمد الثالث، والحاصل: (٢٤٧) والغريب أنه قد نسب التعريف لنفسه دون إشارة مخطوطة أحمد الثالث، والحاصل: (٧٤٧) والغريب أنه قد نسب التعريف لنفسه دون إشارة

فإن قيل: هذا التعريفُ ينتقضُ به «قياس العكس» و«قياس التلازم» والمقدّمتين والنتيجة.

أمّا «قياسُ العكس » فكقولنا: لولم يكن الصومُ (\*) شرطاً لصحَّة الاعتكاف ـ لما كانَ شرطاً له بالنذر: قياساً على الصلاة ؛ فإنّها لمّا لم تكن شرطاً لصحَّة الاعتكاف: لَم تكن شرطاً [له (۱)] بالنذر[فا (۱)] لمطلوبُ في الفرع \_ إثباتُ كونِ الصلاةِ شرطاً الصوم شرطاً لصحة الاعتكاف. والثابت في الأصل \_ نفي كونِ الصلاةِ شرطاً له (۱): فحكم الفرع ليسَ حكم الأصل ، بل نقيضَهُ ».

وَأَمَّا «قِياسُ التَلَارَمِ » \_ فَكَقُولِنا: «إَنْ كَانَ هَذَا إِنسَانًا \_ فَهُو حَيُوانٌ [لكنَّهُ إِنسَانٌ فَهُو حَيُوانُ أَنَّهُ لِيسَ بَحْيُوانٍ: فَلْيَسَ (°) بإنسانِ ».

وأُمَّا «المقدّمتان(٢)» \_ فكقولنا: «كلُّ جسم مؤلّفٌ، وكلُّ مؤلّفٍ محدثٌ: فكلُّ جسم محدثٌ».

فإن قلت: لا أسمّي (\*) هاتين الصورتين قياساً؛ لأنَّ القياسَ عبارةً عن التسويةِ وهي لا تحصلُ إلاَّ عندَ تشبيهِ صورةٍ بصورةٍ؛ وليسَ الأمرُ كذلكَ \_ في التلازم ، وفي المقدمتين والنتيجة .

- (\*) آخر الورقة (٨٧) من ح .
- (١) لم ترد في ص، س، ل، جه. (٢) في غيري: ١٥٥.
  - (٣) كذا في ح، ولفظ غيرها: ولهاء.
- (٤) زاد في غير آ. غبارة [لكنه انسان فهو حيوان] ولعلها وهم من النساخ حيث أن التلازم مؤلف من مقدمتين.
- (٥) في ح: «فهـو ليس». هذا وقياس التلازم هو قياس منطقيّ يتألف من مقدمتين: ملازمة واستثنائيّة؛ ويسمّى ـ أيضاً ـ بـ والقياس الاستثنائيّ».
- (٦) يريد به القياس الاقتراني الذي يتألف ـ غالباً ـ من مقدَّمتين حمليَّتين لتقترن بهما النتيجة.
  - (\*) آخر الورقة (٨٠١) من س.

<sup>=</sup> للإمام ولا لأبي الحسين - فقال: «والذي أذكره أنا . . . » ثم ذكر التعريف بلفظ الفخر، وانظر نبراس العقول: (٢٨/١).

قلت: بل التسوية حاصلة \_ في هذين الموضعين \_ لأنَّ الحكمَ في كلِّ واحدةٍ من المقدّمتين [معلوم، والحكمُ في النتيجة (١)] مجهولٌ: فاستلزامُ المطلوبِ \_ من هاتين المقدمتين (٩) \_ يوجبُ صيرورةَ الحكم المطلوبِ (١) مساويةً للحكم \_ في المقدّمتين \_ في صفة المعلوميّة.

# [و(٣)] الجوابُ:

أمًّا الشيءُ الَّذي سمَّيتموه بـ«قياس العكس » فهو في الحقيقة تمسُّكُ بنظم التلازم ، وإثباتُ لإحدى مقدِّمتي (\*) التلازم بالقياس ؛ فإنّا نقول: «لولم يكن الصوم شرطاً [في صحّة (\*)] الاعتكاف له الما صار (\*) شرطاً له بالنذر، لكنَّه يصير شرطاً له بالنذر: فهو (\*) شرط له (٢) مطلقاً ». فهذا تمسُّكُ بنظم التلازم ، واستثناءُ نقيض اللازم لانتاج نقيض الملزوم - ثمّ إنّا نثبت المقدِّمةُ الشرطيَّةُ بالقياس وهو: أنّ ما لا يكونُ شرطاً للشيء في نفسِه - لم يصر شرطاً له بالنذر كما في الصلاة ؛ وهذا قياسُ الطرد ، لا قياسُ العكس .

وأمًا الصورتان الباقيتان . فلا نسلم أنَّه قياسٌ لما بيُّنًا.

قوله: «معنى التسويةِ حاصلٌ فيهِ من الوجهِ المذكور».

قلنا: لو كفى ذلك [الوجه(٧)] في إطلاق اسم القياس ـ لوجبَ أن يسمَّى كلُّ دليل مِاساً ٩٠٠؛ لأنَّ المتمسَّكَ بالنصَّ جعلَ مطلوبة مساوياً لذلكَ النصُّ ـ في

<sup>(</sup>١) ساقط من جر.

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۸۳) من ج.
 (۲) لفظ ى: «في النتيجة».

<sup>(</sup>٣) لم ترد الواو في ل، س، ص. (\*) آخر الورقة (٧٩) من آد

<sup>(</sup>٤) كذا في ح وعبارة ي: «لصحبة» وفي غيرهما: «شرطاً للاعتكاف».

<sup>(</sup>٥) في ي، آ، جـ: «لم يصر»، وفي ل: «لما يصير».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٥٢) من ي.

<sup>(</sup>٦) عبارة ى: «فهو يشترط مطلقاً». (٧) لم ترد الزيادة في ى.

 <sup>(</sup>A) كذا في ى ولفظ غيرها: «بالقياس».

المعلوميَّةِ ولو صحَّ ذلكَ لامتنعَ أن يقال: ثبتَ الحكمُ في محلِّ النصَّ بالنصِّ (١)، لا بالقياس.

فإن (١) أردنا أنْ نذكرَ عبارةً في تعريفِ القياس \_ بحيث تتناولُ كلَّ هذه الصور \_ نَقُلْ (٣) «القياسُ: قولُ مؤلِّفٌ من أقوال ٍ إذا سُلَّمت لزمَ عنها [لذاتها (٩)] قولُ آخرُ».

وتحقيقُ القولِ في هذا التعريفِ مذكورٌ في كتبناً العقليَّةِ (٥).

# المسألة الثانية: في الأصل والفرع:

إذا قسنا «الذرة» على «البره» - في تحريم بيعه بجنسه متفاضلاً، فأصلُ القياسِ إمَّا أن يكونَ هو «البُره»، أو الحكم الثابتُ فيه، أو علَّةُ ذلكَ الحكم ، أو النصَّ الدالُ على ثبوت ذلكَ الحكم .

فالفقهاء (١) ي جعلوا «الأصلَ» اسماً لمحلَّ الحكم المنصوص عليه . والمتكلَّمون \_ جعلوه اسماً للنصَّ الدالُّ على ذلكَ الحكم .

أمًّا قولُ الفقهاءِ \_ فضعيفٌ؛ لأنَّ أصلَ الشيءِ: ما تفرُّع عنه (٧) غيرُهُ،

<sup>(</sup>١) لفظ س: «بل».

<sup>(</sup>٢) في آ: ﴿فَإِذَا ﴿ رَا

 <sup>(</sup>٣) كذا في ح، وفي س، جـ، ص، ل، آ: «فنقول»، ولفظ ى نحوها ويدون الفاء.

<sup>(</sup>٤) انفردت بهذه الزيادة المناسبة ي.

<sup>(</sup>٥) هذا التعريف من التعاريف المشهورة عند المناطقة، وأشهر ألفاظه بإبدال وإذا» بلفظ ومتى المفيدة لتعميم التعريف بشمول الصادق من المقدِّمات والكاذب منها، ويعضهم يحذفه للاستغناء عنه بالشهرة.

وقبوله: «قول» ـ هو المفهوم المركب العقليّ أو الملفوظ، جنس في التعريف يشمل القياس وغيره، وقوله: ومؤلف من أقوال» يخرج القضايا البسيطة المستلزمة لعكسها، أو عكس نقيضها فإنّها ليست مؤلفة. وانظر لشرح بقيّة التّعريف وما أورد عليه شرح التهذيب وحاشيته للعطار وابن سعيد: (۲۲۰ ـ ۲۲۳)، والمواقف: (۳۵ ـ ۳۳).

 <sup>(</sup>٦) في أ أبدلت الفاء بـ ووه .
 (٣) كذا في ل ، ولفظ غيرها: ﴿عليه» .

والحكمُ المطلوبُ إِثباتُهُ في «الذرةِ، غيرُ متفرّع على «البرّ» لأن البرُّ(١) لو لم يوجدُ فيهِ ذلكَ الحكمُ \_ وهوَ «حرمةُ الرّبا»: لم يمكّن تفريعُ حرمةِ الرُّبا في «الذرةِ» عليهِ. [ولو وجد ذلك الحكم في صورة أخرى، ولم يوجد في «البرِّ»: أمكنَ تفريعُ حكم الرِّبا في الذرةِ عليهِ(٢)].

فإذن : الحكمُ المطلوبُ إثباتُهُ غيرُ متفرّع (٣) أصلاً على البرّ، بل على الحكم الحاصل في البرِّ فالبرُّ - إذن: لا يكون أصلًا للحكم المطلوب.

وأمَّا قول المتكلِّمين \_ فضعيفٌ [أيضاً من هذا الوجه(٤)]؛ لأنَّا(\*) لو قدَّرنا: كونَّنَا عالمينَ بحرمِة الرِّبا في «البرِّ» بالضرورة(\*)، أو بالدليل العقليِّ ـ لأمكنناً أَن نفرِّعَ عليه حكم «الذرة» (٢) فلو(٧) قدّرنا: أنَّ النصَّ على حرمةِ الرِّبا ـ في صورةٍ خاصَّةٍ \_: لم يمكنْ أنْ نفرِّعَ عليهِ حكم «الذرةِ» تفريعاً قياسياً، وإن أمكنَ تفريعاً

وإذا كان كذلك: لم يكن النصُّ أصلًا للقياس ، بل أصلًا لحكم محلِّ (^) الـوفاق؛ ولمَّا فسدَ هذان القولان: بقيَ أنْ يكونَ أصلُ القياس \_ هو الحكمُ الثابتُ في محلِّ الوفاقِ، أو علَّهُ ذلك الحكم ِ، ولا(١) بدُّ فيه من تفصيل ٍ ـ فنقول:

«الحكمُ» أصلَّ في محلِّ الوفاقِ فرعٌ في محلِّ الخلافِ؛ و«العلَّةُ» فرعٌ في محلِّ الوفاق(٩) أصلٌ في محلِّ الخلافِ.

أنَّا ما لم نعلم ثبوتَ الحكم في محلُّ الوفاقِ ـ لا نطلبُ علَّة ، وقد نعلمُ (١) في ي: «لأنه،.

(٢) ما بين المعقوفتين ساقط من ح، ولفظ وحكم، في ل: وحرمة،

(٣) زاد في ي: وفي الذرة». (£) لم ترد هذه العبارة في ي . .

(\*) آخر الورقة (٨٢) من ل. (٥) لفظى، آ: «الأثناء.

(٧) أبدلت الفاء في ي به ووه . (٦) عبارة ح: «حكم الذرة عليه».

> (٩) في ي: «ولا». (A) عبارة ي: «للحكم في محل».

(۱۰) زاد في غير ح∶ (و⊪.

(\*) آخر الورقة (١٠٩) من س.

ذلكَ الحكم، ولا نطلبُ علَّته أصلًا، فلما (() توقَفَ إثباتُ علَّةِ الحكم في محلً الوفاقِ على إثباتِ ذلكَ الحكم على إثباتِ الوفاقِ على إثباتِ ذلكَ الحكم على إثباتِ [علَّةِ الحكم في محلً الوفاقِ (")] لا (المحكم كانت العلَّةُ فرعاً على الحكم في محلً الوفاق، والحكم أصلًا [فيه (")].

وأمّا [في (١٠)] محلِّ الخلاف \_ فما لم نعلم حصولَ العلَّة فيه: لا يُمْكِننا إثباتُ الحكم فيه \_ قياساً، ولا ينعكسُ: فلا جرمَ كانت العلَّةُ أصلًا في محلَّ الخلاف، والحكم فرعاً فيه.

[و(٢)] إذا عرفتَ ذلك \_ فنقولُ: إنَّ لقول الفقهاءِ والمتكلِّمينَ وجهاً أيضاً؛ لأنَّه [إذا(^)] ثبتَ أنَّ الحكم الحاصلَ في محلِّ الوفاقِ أصلٌ، وثبتَ أنَّ النصَّ أصلً لذلكَ الحكم: فكانَ النصُّ أصلًا لأصل الحكم المطلوب، وأصلُ الأصل أصلُ أصلًا أصلُ عيجوزُ تسميةُ ذلكَ النصَّ بالأصل \_ [على قول المتكلِّمين.

وأيضاً: فالحكم الذي هو الأصل محتاج إلى محله، فيكون محل الحكم أصلًا للأصل: فتجوز تسميته بالأصل - أيضاً - على ما هو قول الفقهاء (٩)].

وها هنا دقيقة \_ وهي: أنَّ تسميةَ العلَّةِ في محلِّ النزاعِ أصلاً \_ أولى من يسميةِ محل الوفاق (١١) بذلك؛ لأنَّ العلَّة (١١) مُؤثِرَةً في الحكم ، والمحلُّ غيرُ مؤثَّرٍ .

- (١) في جـ، س، ص: «فلا»، والصواب ما أثبتنا.
- (\*) آخر الورقة (٨٨) من ح . (٢) سقطت من ص، س.
  - (٣) أبدلت هذه العبارة في كلّ من ل، ي، ح بـ (علته).
- (٤) زاد في ح، ى: وف، . . . (٥) لم ترد الزيادة في ى.
- (٦) لم ترد الزيادة في ي. (٧) انفردت بهذه الزيادة ح.
- (٨) هذه الزيادة من ي. (١) آخر الورقة (٨٤) من ج.
- (٩) ما بين المعقوفتين سقط من ى، وقوله: «على قول» في ح: «على ما هو قول»، وقوله: «هو الأصل»، في غير ح، آ: «هو أصل».
  - (١٠) كذا في ح، وعبارة غيرها: «محل الحكم في محل الوفاق»."
- (١١) كمذهب المعتزلة والغزالي وإلا فسيأتي أن العلة عنده كما هي عند الجمهور مجرد أمارة وعلامة على الحكم، لا مؤثرة فيه.

في الحكم ، فجعلُ علَّةِ الحكم ِ أصلًا [له(١)] - أولى من جعل ِ محلِّ الحكم ِ أصلًا له : لأنَّ التعلُّق الأوَّلُ أقوى من الثاني .

وأمًّا «الفرع» \_ فهو عندَ الفقهاءِ عبارة عن «محلُّ الخلافِ».

وعندَنا لـ عبارة عن (\*) «الحكم المطلوب إثباتُه »؛ لأنَّ محلَّ الخلاف غيرُ متفرَّع على الأصل ، بل الحكمُ المطلوبُ إثباتُهُ فيهِ \_ هو المتفرَّعُ (١) عليه .

وها هنا دقيقة \_ وهي أنَّ إطلاقَ لفظِ (٣) «الأصل» على محلِّ الوفاقِ \_ أولى من إطلاقِ لفظِ «الفرع » على محلِّ الخلافِ؛ لأنَّ محلِّ الوفاق أصلُّ للحكمِ الحاصلِ فيه [والحكم الحاصل فيه (٤)] أصلُّ للقياسِ (٥): فكانَ محلُّ الوفاقِ أصلَ أصلَ القياس.

وأمّا ها هنا عممال الخلاف أصل للحكم المطلوب إثباتُه فيه، وذلك الحكم فرع (١) للقياس: فيكونُ محلَّ الخلافِ أصلَ فرع القياس وإطلاق اسم الأصل على أصل أصل القياس \_ أولى من إطلاق اسم الفرع على أصل الفرع.

وَاعِلْمِ: أَنَّا بِعِدَ التنبيهِ على هذهِ الدقائق \_ نساعدُ الفقهاءَ على مصطلحهِم \_ [وهو: أَنَّ «الأصلَ» محلُ الوفاقِ، و«الفرع» محلُ الخلافِ؛ لئلاً نفتقرَ إلى تغيير مصطلحهم (٧)].

## المسألةُ الثالثة :

إذا اعتقدنا كونَ الحكم \_ في محلِّ الوفاق \_ معلَّلًا بوصفٍ، ثمَّ اعتقدنا حصولَ ذلكَ الوصفِ [بتمامه (٨)] \_ في محلِّ النزاع \_ حصلَ \_ لا محالة \_ اعتقادُ

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، ج، آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٠) من آ.

<sup>(</sup>۴) في ي: «أسم».

<sup>(0)</sup> عبارة ي: «أصل لأصل القياس».

<sup>(</sup>٧) ساقط من ل، ي، آ.

<sup>(</sup>٢) لفظ آ: «المفرّع».

<sup>(</sup>٤) ساقط من ي.

<sup>(</sup>٦) في غير ح: «القياس».

<sup>. (</sup>٨) لم ترد الزيادة في آ.

أنَّ الحكم في محلِّ النزاع \_ مثلُ الحكم في محلُّ الوفاق فإن(١) كانت المقدَّمتانِ قطعيَّتينِ: كانت النتيجةُ كذلك، ولا نزاعَ بينَ العقلاءِ في صِحَّتِهِ.

أَمَّا() إذا كانتا ظنيَّتينِ، أو [كانت()] إحداهما [فقط()] ظنيَّة: فالنتيجةُ تكونُ ظنيَّةً لا محالةً.

وهذا (٩) إمّا أن يكونَ في الأمور الدنيويّةِ، أو في الأحكام الشرعيّةِ: فإن كان في الأمور الدنيويّة ـ فقد اتّفقوا على أنّهُ حجّةً.

وأما في الشرعيَّاتِ \_ فهو محلُّ الخلافِ، والمرادُ من (٢) قولنا: «القياسُ حجَّةُ»: أنَّهُ إذا حصلَ ظنَّ أنَّ حكمَ هذهِ الصورة ـ مثلُ حكم ِ تلك الصورة، فهو مكلَّفُ بأن يفتى به غيره (٧).

واعلم: أنَّ الحمعَ بينَ الأصلِ والفرعِ تارة يكونُ بإلغاء (^) الفارقِ، والغزاليُّ يسميَّه «تنقيعَ المناطِ».

وتارةً باستخراج الجامع (١٠)؛ وها هنا لا بدَّ من بيانِ أنَّ الحكمَ في الأصلِ معلَّلُ بكذا؛ ثمّ [من (١٠)] بيانِ وجودِ ذلكَ المعنى في (٩) الفرع، والغزاليُّ يسمَّي الأوّل «تخريجَ المناطِ»، والثاني «تحقيقَ المناطِ» (١١)

هذا: والتفسيران اللذان اختارهما الإمام المصنف لبيان المراد بـ «حجية القياس» إنما هما باعتبار اللازم، إذ يلزم من اعتبار القياس دليلًا وأصلًا للحكم \_ التكليف بالعمل بذلك

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «فإذا»، ولفظ جـ: «فلو».

<sup>(</sup>۲) زاد في ي: دوه.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ى.(٤) هذه الزيادة من ح، آ.

 <sup>(</sup>۵) في غير ح: «فهذا».
 (٦) لفظ ى: «يكون».

<sup>(</sup>V) كذا في ح، ي، وعبارة غيرهما: «غيره به».

<sup>(</sup>٨) لفظ س: «ينفي».

<sup>(</sup>٩) لفظح: «الحكم»، وهو وهم. (١٠) لم ترد في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٠) من س. (\*) آخر الورقة (٨٢) من ل.

<sup>(</sup>١١) انظر المستصفى: (٢/ ٢٣٠)، وما بعدها، وشفاء الغليل: (١٢٩) وما بعدها.

# القسم الأول في إثبات أن القياس حجة

اختلف الناسُ في القياس الشرعيِّ.

فقالت طائفة : العقلُ يقتضي جوازَ التعبُّد بهِ في الجملةِ.

وقالت طائفةً: العقلُ يقتضي المنعَ من التعبُّدِ بهِ.

وَالْأُولُونَ (١) قسمانِ :

وأما الذين عبَّروا بـ «التعبُّدِ» ـ فقد اختلفوا في معناه على قولين:

الأول: أنَّه عبارة عن إثبات الأحكام به واعتقاده حجَّة في الشرع ـ وهذا ما جرى عليه الأمدى فانظر الإحكام: (١/٥) ط الرياض.

وعلى هذا المعنى اعتراضات أربعة لا نطيل بذكرها وذكر أجوبتها.

والمعنى الشاني للتعبد: وجوب العمل بمقتضى القياس، وهذا ما جرى عليه الإمام المصنف، والعضد في شرح المختصر: (٢٤٨/٣) والبيضاوي في المنهاج فانظره بشرحه الإسنوي وابن السبكي: (٧/٣) وانظر ما قاله الكمال في هذين التفسيرين في التحرير بشرحه التيسير: (٣/٣) - ٢٦٦)، وبشرحه التقرير (٣/١١٨ - ١١٨) وإن كان التعريف الثاني وهو: العمل بمقتضاه - هو الراجح والأقرب إلى مقاصد الفن.

(۱) أبدلت الواو في ي بـ وف،

<sup>=</sup> الحكم، وقد أورد بعضهم اعتراضات على هذين التفسيرين للحجيّة وأجاب عنها، ثم رجح أن المراد بلفظ القياس من قولهم: «القياس حجّة»: المساواة في العلة، وأما لفظ «حجّة» فالمراد به: أنّه أصل ودليل من قبل الشارع نصبه لاستنباط الحكم الشرعيّ منه: كالكتاب والسّنة. انظر نبراس العقول: (٥٢/١ ـ ٥٠).

منهم من قال: وقعَ التعبُّدُ بهِ.

ومنهم من قالَ: لم يقع.

أمَّا من اعترفَ بوقوع التعبُّد به \_ فقد اتَّفقوا: على أنَّ السمعَ دلَّ عليهِ، ثم احتلفوا في ثلاثة مواضع:

#### أحدُها:

أنَّه هل في العقل [ما يدلُّ عليهِ؟

فقالَ القفّالُ ـ منّا ـ وأبو الحسين البصريُّ ـ من المعتزلةِ ـ: العقلُ ] يدلُّ على . وجوب العمل به .

وأمَّا الباقون - مِنًّا، ومن المعتزلة - [فقد٢٠] أنكروا ذلك.

#### وثانيها:

أنَّ أبا الحسين البصريَّ - زعمَ أنَّ دلالـةَ الدلائلِ السمعيَّةِ عليهِ ظنَّيَّةً، والباقون قالوا: قطعيَّةً (٩).

#### وثالثها :

القاشانيُّ والنهروانيُّ (٣) ذهبا إلى العمل ِ بالقياس ِ ـ في صورتين:

(١) ما بين المعقوفتين سقط من آ، ولفظ «القفال». أُبدل في ي بـ «الفقهاء».

(٢) سقطت الزيادة من ل.

(\*) آخر الورقة (٩٣) من ي، و (٨٩) من ح.

(٣) عبارة ى: «ذهب القائساني والنهرواني». والقائماني نسبة الى «قائمان»، ناحية مجاورة «لقم»، وبالسين: ناحية من نواحي أصبهان ـ وهو: محمد بن إسحاق كان داودياً ثم انتقل إلى مذهب الشافعي، وصار رأساً فيه، ومتقدماً عند أهل النظر، له كتاب في الرد على داود في «إبطال القياس»، وغيرها انظر الفهرست: (٣٠٠). وطبقات الشيرازي: (١٧٦) وقد جزم الشيخ عفيفي في تعليقاته على إحكام الأحكام بأنه جعفر بن محمد الرازي فانظر (٢٤/٤).

والنهرواني ـ هو: المعافى بن زكريا بن يحيى يكنى بأبي الفرج، ويلقب بالجريري لأنه على مذهب ابن جرير الطبري توفى سنة (٣٩٠)هـ انظر طبقات الأصوليين: (١/ ٢١١):

#### إحداهما(\*):

إذا كانت العلَّةُ منصوصةً بصريْح اللفظ، أو بإيمائه.

#### والثانية(١):

كقياس تحريم الضرب على تحريم التأفيف.

أمًّا جمهورُ العلماءِ \_ [فقد(٢)] قالوا بسائر الأقيسة.

وأمَّا القائلون بأنَّ التعبُّدَ لم يقع به \_ فمنهم من قالَ: لم يوجد في السمع ِ ما يدلُ على وقوع التعبّدِ به ِ: فوجبَ الامتناعُ من العمل ِ بهِ.

ومنهم من لم يقنع (٢) بذلك، بل تمسَّكَ في نفيهِ بالكتابِ والسنَّةِ، وإجماعِ الصحابةِ وإجماع العترةِ.

وأمًا القسم الثاني .. وهم الّذين قالوا: بأنَّ العقلَ يقتضي المنعَ من التعبُّدِ به .. فهم فريقان:

#### أحدهما:

خصص (٤) ذلك المنع بشرعناً؛ [و(٥)] قال: لأنَّ مبنى شرعِنا على الجمع بين المختلفات، والفرق بين المتماثلات؛ وذلك يمنع من القياس . وهذا (٦) قول النظّام.

#### وثانيهما:

الَّذِينَ قالوا: يمتنعُ ورودُ التعبُّدِ به (٧) في كلِّ الشرائع ِ. وهؤلاء فرقُ ثلاثً.

#### إحداها:

الَّذِينَ قالوا: يمتنعُ أن يكونَ القياسُ طريقاً إلى العلم والظُّنِّ.

(\*) اخر الورقة (٨٥) من جه. (١) لفظ ي: «وثانيهما».

(٢) لم ترد الزيادة في ى. ﴿ ﴿ ٱخْرَ الْوَرَقَةَ (٢٩) مَنْ صَ.

(٣) لفظ آ: «يقتنع».
 (٤) عبارة ى: «الذين خصّصوا».

(a) هذه الزيادة من ح. (٩) لفظ ي: ووهوا.

(٧) كذا في ل، ي، آ، جه، ح، ولفظ س، ص: وبالقياس،

#### وثانيتها

الَّذين سلَّموا ١٠٠ أنَّه يفيدُ الظنَّ ، لكنهَّم قالوا: لا يجوزُ متابعةُ الظنَّ ؛ لأنَّهُ قد يخطىءُ وقد يصيبُ.

#### وثالثتها:

الّـذين سلَّموا أنَّهُ يجوز متابعةُ الظنَّ (٢) في الجملةِ \_ ولكن حيثُ يتعَّذرُ النصُّ : كما في قيم المتلفاتِ وأروش الجناياتِ، والفتوى، والشهادات لأنَّهُ لا نهايةَ لتلكَ الصور: فكانَ التنصيصُ على حكم كلُّ واحدٍ منها \_ متعذراً.

أمّا في [غير") هذه الأحكام \_ فإنَّه يمكنُ التنصيصُ عليها: فكان الاكتفاءُ بالقياسِ اقتصاراً على أدنى البابين (أ)، مع القدرةِ على أعلاهما؛ وأنَّهُ غيرُ جائزٍ. وهذه (6) طريقةُ داود (1) وأتباعِهِ من أهلِ الظاهرِ. فهذا تفصيل المذاهب،

هذا: وقد ذكر الزركشيُّ في البحر المحيط: «أن أول من باح بإنكار القياس النظام، وتابعه قوم من المعتزلة، وتابعه على نفيه من أهل السنة داود الظاهريّ». انظر النبراس: (٢٠/١). وقال ابن المنير في شرحه: «ذكر القاضي بكر بن العلاء من أصحابنا من ألموفق القاضي إسماعيل أمر بداود منكر القياس، فصفع في مجلسه بالنعال، وحمله إلى الموفق في البصرة ليضرب عنقه، لأنه رأى أنه جحد أمراً ضرورياً من الشريعة في رعاية مصالح العباد»=

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «قالواء.

<sup>(</sup>٢) في ي: «متابعته». (٣) سقطت الزيادة من ل، ي.

<sup>(</sup>٤) في ل، ى، آ: «البيانين»، (٥) لفظ ح: «وهذا».

<sup>(</sup>٣) هو: أبو سليمان داود بن علي بن خلف البغدادي الأصبهائي إمام أهل الظاهر، كان أحد الأثمة، في العلم والزهد والورع، وإليه انتهت رئاسة العلم ببغداد كان شديد الإغجاب بالإمام الشافعي، وألف في مناقبه، وكانت بينه وبين الإمام أحمد جفوة لما نقل للإمام عنه من قوله في القرآن ـ رجمهم الله جميعاً ـ توفي سنة (٧٧٠) هـ ببغداد، له ترجمة في طبقات ابن السبكي: (٢/ ٢٨٤) وتاريخ بغداد: (٨/ ٣٦٩)، والتذكرة: (٢/ ١٣٦١)، وطبقات العبادي: (٨٥)، والشيرازي: (٢٩)، وطبقات المفسرين للداودي: (١ / ١٦٦)، والميزان: العبادي: (١ / ٢٦١)، والعبان: (٢ / ٢١)، والعبان: (٢ / ٢١)، والوفيات: (٢ / ٢١)،

= المرجع السابق. وقد نقلوا عن داود: أنّه لا ينكر القياس الجليّ. صرح بذلك في جمع الجوامع. فانظره مع حاشية العطار: (٢٤٢/٣ ـ ٣٤٣) ونقل العطار في الحاشية عن ابن السبكي أنه قال: «وعندي مختصر لطيف لداود ـ أيضاً ـ في أدلة الشرع لم يذكر فيه القياس، لكنه ذكر شيئاً من الأقيسة الجلية سمّاها الاستنباط». فانظر المرجع نفسه، وإحكام الأمدي: (٢٤/٤). ط الرياض.

ولكن أبا محمد بن حزم نفى أن يكون داود أو أحد من أصحابه قال بأي نوع من أنواع القياس، حيث عقب على القياس المنصوص على علته بقوله: «وهذا ليس يقول به أبو سليمان ـ رحمه الله ـ ولا أحد من أصحابنا، وإنما هو قول لقوم لا يعتد بهم في جملتنا: كالقاساني وضربائه».

وقال هؤلاء (يريد القاساني وضرباءه): وأما ما لا نص فيه ـ فلا يجوز أن يقال فيه: إنَّ هذا لسبب كذا.

وقال أبو سليمان وجميع أصحابه \_ رضي الله عنهم \_: لا يفعل الله شيئاً \_ من الأحكام وغيرها لعلّة أصلًا بوجه من الوجوه؛ فإذا نص الله \_ تعالى \_ أو رسوله \_ ﷺ: على أن أمر كذا لسبب كذا أو من أجل كذا، أو لأنّ كذا، أو لكذا فإنّ ذلك كله ندري أنّه جعله الله أسباباً لتلك الأشياء في تلك المواضع \_ التي جاء النص بها فيها، ولا توجب تلك الأسباب شيئاً من تلك الأحكام في غير تلك المواضع ألبنّة قال أبو محمد: وهذا ديننا الذي ندين الله \_ تعالى \_ به وندعو عباد الله \_ تعالى \_ .

هذه هي حقيقة مذهب الظاهرية في القياس. فانظر الإحكام لابن حزم: (٧٦/٨ - ٧٧). ومنه يتضح أن الأصوليين الذين صرّحوا: بأنّ القياس الجلّي لا نزاع فيه لا بد أنهم بنوا إطلاقهم هذا على أحد احتمالين:

أولهما: أن داود يوافق الجمهور فيه كما يفهم من صنيع ابن السبكي.

وثـانيهما: بناء على أن الظاهرية لا يعتد بخلافهم وهو أحد أقوال ثلاثة في المسألة. ثانيها: يعتبر خلافهم مطلقاً، وهو ما ذكر الأستاذ أبو منصور البغدادي: أنه الصحيح من مذهب الشّافعي. وقال ابن الصلاح: هو الذي استقر عليه الأمر آخراً.

والثالث: أن قولهم معتبر فيما لم يخالف القياس الجليّ. انظر حاشية العطار على الجمع: (٢٤٣/٢).

والَّذي نذهب إليه \_ وهو قول الجمهورِ من(\*) علماءِ الصحابةِ والتابعين \_: أنَّ القياسَ حجَّةً في الشّرع(١).

كا:

الكتابُ والسُّنَّةُ وِالإِجماعُ والمعقولُ:

أمًّا الكتاب فقوله تعالى: ﴿ فَأَعْتَبِرُوا يَسْأُولِي ٱلْأَبْصَسْرَ ﴾ (١).

وجه الاستدلال [به (٢)]: أنّ «الإعتبار» مشتقٌ من «العبور» وهو المرور (١)، يقال: «عبرتُ عليه»، ووعبرتُ (١) النهر»، و «المُعبرُ»: الموضع الذي يُعبر عليه، و «المعبرُ» السفينة الّتي يعبر فيها كأنّها أداة العبور، و «العَبْرَةُ»: الدمعة الّتي عبرت من الجفن و «عَبرَ الرؤيا وعبّرها»: جاوزَها إلى ما يلازمُها (١).

قثبت بهذه الاستعمالات(٧) كونُ «الاعتبارِ» حقيقةً في «المجاوزةِ»: فوجب أن لا يكونَ حقيقةً في غيرها: دفعاً للاشتراك.

والقياس: عبورٌ من حكم الأصل إلى حكم الفرع: فكانَ داخلًا تحت الأمر.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨١) من آ.

<sup>(</sup>۱) ولقد أخطأ أحد الكتاب المحدثين \_ من الذين كتبوا في حياة الفخر، فزعم: أن الفخر من المنكرين لحجية القياس وأبدى في ذلك وأعاد اعتراراً منه بأن للفخر كتاباً عنوانه «إبطال القياس» فسارع في الحكم عليه من غير أن يتعب نفسه بالاطلاع على أي كتاب من كتبه المطبوعة أو المخطوطة. فانظر كتاب «الإمام فخر الدين الرازي حياته وآثاره» للدكتور على محمد حسن العماري ص (١٩٧).

<sup>(</sup>٢) الآية (٢) من سورة الحشر.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ي .

<sup>(</sup>٤) لفظ آ: «الورود».

<sup>(</sup>e) لفظ ح: «عبر».

<sup>(</sup>٦) في آ: «معناها».

<sup>(</sup>٧) لفظ ي: وأنه ،

فإن قيل: لا نسلم أنَّ «الاعتبارَ» هو «المجاوزة»، بل هو عبارةً عن «الاتَّعاظ»، لوجوه:

#### أحدُها:

أنَّه لا يقال لمن يستعمل (١) القياسَ العقليُّ : «إنَّه معتبرٌ».

#### وثانيها:

أنَّ المتفكّر(٢) في إثباتِ الحكمِ من طريقِ القياسِ إذا لم يتفكّر في أمرِ معادِهِ ـ يقالُ: «إنَّهُ غيرُ معتبرٍ، أو قليلُ الاعتبارِ».

#### وثالثها:

قول عبالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لَإُوْلِي ٱلْأَبْصَــر ﴾ (") ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَلَم فَي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فِي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْ إِلَّا لَهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْعِلْمُ اللَّهُ فَيْ فَيْ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْعِلْمُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَهُ فَاللَّهُ فَا لَهُ فَاللَّهُ فَا لَهُ فَا لَهُ فَاللَّهُ فَاللَّالِمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّ

#### : ورابعها:

يقال: «السعيدُ من اعتبر بغيره (٥)». والأصلُّ في الكلام الحقيقةُ. فهذه الأدلَّةُ (١) تدلُّ (٩) على أنَّ «الاعتبارَ» حقيقةٌ في «الاتعاظِ»، لا في

<sup>(</sup>١) آخر الورقة (١١١) من س.

<sup>(</sup>١) كذا في ح، ى، وعبارة جـ: «لمن لم يستعمل»، وهو خطأ، وفي النسخ الأخرى نحو ما في ح، ى، غير أنهم أبدلوا لفظ «يستعمل» ب «استعمل».

<sup>(</sup>٢) كذا في جه، ي، ولفظ غيرهما: «المتقدم».

<sup>(</sup>٣) الآية (١٣) من سورة آل عمران و (٤٤) من سورة النور.

<sup>(</sup>٤) الآية (٦٦) من سورة النحل، و (٢١) من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٥) في الحديث الصحيح: «السعيد من وعظ بغيره، والشقيّ من شقى في بطن أمه» رواه مسلم. انظر أسنى المطالب: «١٢٤»، والمقاصد الحسنة الحديث «٥٦١» ص «٢٤٠»، والكشف «١٤٧٥»، وفيها كلها بلفظ «وعظ».

<sup>(</sup>٦) لفظ آ: والأربعة).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٤) من ل.

«المجاوزة»: فحصلَ التعارضُ بينَ ما قلتم، وما قلناه، فعليكم الترجيحُ(١)؛ ثمّ : الترجيح(٢)؛ ثمّ : الترجيح(٢) معنا؛ فإنَّ الفهمَ أسبق إلى ما ذكرنا(٣).

سلمنا: أنَّ ما ذكرتموهُ حقيقةً [و<sup>(1)</sup>] لكنَّ شرط حملِ اللفظِ على الحقيقةِ - أنْ لا يكونَ هناكَ ما يمنعُ منهُ، وقد وجد ـ ها هنا ـ ما يمنع<sup>(٥)</sup>؛ فإنَّه لو قالَ «يُخْرِبونَ بيوتَهم بأيديهم وأيدي المؤمِنْينَ فقيسوا<sup>(١)</sup> الـذرةَ على البرَّ، كان (٧) ركيكاً، لا يليقُ بالشرع.

وإذا كان كذلك: ثبت أنَّهُ وجد ما يمنعُ من حملِ اللفظِ على حقيقته (^). سلَّمنا: أنَّه لا مانعَ من حملِهِ على «المجاوزة» لكن لا نسلَّمُ أنَّ الأمرَ «بالمجاوزة» أمرٌ بالقياس الشرعيّ.

#### [و<sup>(١)</sup>] بيانه:

أنّ كلَّ من تمسَّكَ (\*) بدليل على مدلول من ققد عَبرَ من الدليل إلى المدلول ، فمسمَّى «الاعتبار» مشتركٌ فيه بين الاستدلال بالدليل العقليّ القاطع ، وبالنَّص، وبالبراءة الأصليَّة، وبالقياس الشرعيّ من فكلُّ واحدٍ من هذه الأُنواع من يخالفُ (۱۰) الآخر بخصوصيتيّه، وما به الاشتراك (\*) غيرُ ما به الامتباز، وغيرُ مستلزم له: فاللفظُ الدالُ على ما به الاشتراك غيرُ دالٌ على ما

<sup>(</sup>۱) زاد فی س، آ، جـ: (بـ،

<sup>(</sup>٢) أبدلت في جد، ي بـ: ﴿إِنَّهُ ﴿

<sup>(</sup>٣) في آ زيادة: «ه». (٤) لم ترد الواو في ي.

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، ولفظ غيرها: «مانع».

<sup>(</sup>٦) كذا في س، ى، جر. ولفظ غيرها: «فيقيسوا».

<sup>(</sup>٧) هذه الزيادة من ج. (٨) لفظ ي: «الحقيقة».

<sup>(</sup>٩) هذه الزيادة من ح. (١) آخر الورقة (٨٦) من ج.

<sup>(</sup>١٠) كذا في ص، ح، ى، ولفظ «يخالف» في ل، آ «يخالفه» ولفظ «الآخر» في س: الأمر».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٠) من ح.

بهِ الامتيازُ، لا بلفظِهِ ولا بمعناهُ: فلا يكونُ دالًا على النوع الَّذي ليسَ إلَّا عبارة عن مجموع جهمة الاشتراكِ، وجهة الامتيازِ: فلفظُ «الاعتبارِ» غير دالً على القياسِ الشرعيّ لا بلفظِهِ ولا بمعناهُ.

فإن قلت: القدرُ المشتركُ -بين أنواع مخصوصةٍ - لا يوجدُ إلا (١) عندَ وجودِ واحدٍ منها، والأمرُ بالشيءِ أمرٌ بما هو من ضروراتِهِ: فالأمرُ بإدخالِ «الاعتبارِ» في الوجودِ - أمرُ بإدخالِ أحدِ أنواعِهِ في الوجودِ ، ثم ليسَ تعيينُ أحدِ أنواعِهِ أولى من تعيين أالباقي ؛ لأنَّ نسبةَ القدر المشتركِ بينَ أنواعٍ مخصوصةٍ إلى كلِّ واحدٍ منها - على السويةِ (١) ؛ فإمًا أنْ لا يجب شيءٌ منها - وهو باطلٌ ؛ لأنَّ تجويزَ الإخلالِ بتلك الماهيَّةِ ؛ فيلزمُ الإخلالِ بتلك الماهيَّةِ ؛ فيلزمُ أن لا يكونَ مسمَّى «الاعتبارِ» مأموراً به ؛ وهو باطلٌ .

أو يجب جميع أنواع «الاعتبار» - المأمور به في الآية: فيكون القياسُ الشرعي مندرجاً فيه .

قلت: لا نسلّم أنّه ليسَ بعضُ الأنواع \_ أولى من بعض ؛ لأنّ «الاعتبار» المأمور به في الآية لا يمكنُ أن يكونَ \_ هو القياسُ الشرعيُّ فقط، وإلّا لصار معنى الآية:

«يُخْرِنُوْنَ بَيُوْتَهُمْ بِأَيْدِيْهِمْ وأَيْدِي الْمؤمنِيْنَ \_ فقيسوا الذُّرةَ على البرُّ ومعلومُ اللهُ غير جاَثْز، بل لا بدُّ من الاعتراف بأنَّ «الاعتبارَ» المأمورَ [به (1)] يفيدُ نوعاً غير القياس الشَّرعي وهو «الاتِّعاظَ» \_ مثلًا، إلّا أنَّا نقولُ: إنَّهُ يفيدُ «الاتِّعاظَ» فقط، وأنتم تقولون يفيد «الاتِّعاظَ» والقياسَ الشَّرعيُّ.

فظهر بهذا: أنَّ الأمرَ «بالاعتبار» - يستلزمُ الأمرَ «بالاتِّعاظِ»، ومسمّى «الاعتبار» حاصلٌ في «الاتِّعاظِ» ففي إيجاب (٥) «الاتِّعاظ» [حصل (٥)] إيجابُ

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «بعد».

 <sup>(</sup>۲) في ى: «التسوية».
 (۳) في ل: «مستلزم».

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في س، ص، ج.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٢) من س. (٥) لم ترد الزيادة في ح، ي.

مسمّى «الاعتبار» فلا حاجة إلى إيجاب سائر أنواعِهِ.

وأيضاً \_ فنحن نوجبُ اعتباراتِ أخرَ:

#### أحدُها:

إذا نص الشَّارعُ على علَّةِ الحكم ِ \_ فها هنا(١) \_ القياسُ عندنا واجبُ . وثانيها:

قياس تحريم الضرب على تحريم التأفيف.

#### وثالثها :

الأقيسةُ العقليَّةُ.

#### ورابعهًا:

الأقيسة في أمور الدنيا؛ فإن العمل() بها عندنًا \_ واجب.

#### وخامسها:

أَنْ نَشَبُّهَ الفرعَ بِالأَصلِ \_ في أنَّ [-ه(٣)] لا يستفادُ (١) حكمه إلا من النصِّ. وسادسها:

الاتَّعاظُ والانزجارُ بالقصص والأمثال ِ

فثبت بما تقدّم: أنَّ الآتي ِ بفردٍ من أفرادِ ما يسمَّى «اعتباراً» ـ يكونُ خارجاً عن عهدةِ هذا الأمر.

وثبت: أنَّا أتينا بهِ في صورٍ<sup>(ه)</sup> كثيرة: فلا تبقى فيه دلالةً \_ [ألبتّة (أ) على الأمرِ بالقياسِ الشرعيّ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۸۲) من آ. (۱) لفظ ح، ی: ﴿فَهَذَا ﴾ .

 <sup>(</sup>۲) لفظ ل: «العلم»، وهو تصحيف، وعبارة ى: «فالعمل بها واجب عندنا».

<sup>(</sup>٣) لم ترد في غير آ.

<sup>(</sup>٤) كذا في ى، ولفظ غيرها: «يستفيد».

<sup>(</sup>۵) عبارة ي: إكثير من الصور». (٦) لم ترد في ي.

سلمّنا: أنَّ اللَّفظَ يقتضي العمومَ لكنَّ [حمله عليه ـ ها هنا ـ يُفضي إلى التناقض ؛ لأنَّ(١)] التسوية بين الفرع والأصل [في الحكم (٢)] نوعٌ من «الاعتبار» والتسوية بينهما ـ في أنَّه لا يستفادُ حكمُ الفَرع ِ إلا من النَّص كما أنَّهُ في الأَصل : كذلك.

[ولأنّه(٣)] نوع آخر من «الاعتبار»، والأمرُ بأحدِ الاعتبارين منافِ للأمرِ بالأخرِ \_ فإجراءُ اللفظِ على ظاهرِه يقتضي الأمرَ بالمتنافيين \_ [معاً (٤)] \_ وهو محال.

ثمّ ليسَ إخراجُ أحدِ القسمين من تحتِ ظاهرِ العموم ِ لإِبقاءِ الآخرِ ـ أولى من العكس ، وعليكم (٥) الترجيح .

ثم إنَّـهُ معنا؛ لأنَّ تشبيهَ الفرعِ بالأصلِ \_ في أنَّهُ لا يستفادُ حكمُهُ إلاَّ من النَص \_ عملُ بالاحتياطِ واحترازُ عن الظنِّ \_ الذي «لاَ يُغْنِيْ مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا».

سُلَّمنا: بأنَّ حملهُ (٦) على العموم لا يفضي إلى التناقُض ، لكنَّه عامٌّ دخلهُ التخصيصُ: فوجبَ أن لا يكونَ حجَّةً .

بيان الأوّل من وجوه (٧): (٠)

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٤٥) من ي.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من ل، ي، ولفظ (عليه) لم يرد في ح.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ل، آ، ح.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في س، ى، آ، ح.

<sup>(</sup>٤) لم ترد هذه الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٥) زاد في ح: «بـ».

<sup>(</sup>٩) لفظ ي: «حكمه»، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٧) في ى، آ، جـ: «وجهين»، وهو وهم.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٧) من جـ.

#### أحدُها:

أنَّ الرجلَ لا يكونُ مأموراً «بالاعتبار»(١) عند تعادل ِ الأماراتِ. [و٢٠] في الأشياءِ الَّتي ما نصبَ الله تعالى - عليها دليلًا: كمقادير الثوابِ والعقابِ، وأجزاءِ السماوات والأرض.

وفي(٣) الأشياءِ الَّتي عرفَ حكمُها بالاعتبارِ مرَّةً، فالمكلِّفُ بعدَ ذلك لا يكونُ مأموراً باعتبار آخرً.

#### وثانيها:

لو قالَ لوكيلهِ: «أعتق غانماً لسوادِهِ» ـ فليس للوكيل(؛) أن يعتقَ سالماً لسواده.

#### وثالثها:

أنَّ (٥) عندَ قيام النصَّ - في المسألةِ - لا يكونُ الرجلُ مأموراً [بالعمل (١٠] بالقياس.

#### ورابعها:

الأقيسةُ المتعارضةُ لا يتناولُها الأمرُ؛ فثبتَ: أنَّ (٧) هذا العامُّ مخصوصٌ ومثلُ هذا العامِّ ليسَ بحجَّةٍ \_ على ما سبق [بيانهُ (^)] في باب العموم (°).

سلَّمنا: أنَّهُ حجَّةُ، لكن حجَّةً قطعيَّةُ، أو (١٠) ظنيَّة؟

(\$) آخر الورقة (٨٤) من ل. (٢) هذه الزيادة من ح.

(٣) كذا في ح، آ، ي، وفي غيرها: ومن،

(٤) في آ، ي: والوكيلة، (٥) زاد في س: ﴿أَخُرُهُ.

(٧) في ل، آزيادة: «مثل». (٦) لفظ ح: ﴿عدم، وهو وهم،

(١) آخر الورقة (٩١) من ح. (٨) لم ترد الزيادة في ي.

(٩) الجزء الثالث، ص ١٧.

(۱۰) لفظى: «أم».

<sup>(</sup>١) زاد في آ: «إلا»، وهو تحريف، ولفظ «عند» في ح: «عن»،

الأول ممنوعٌ ، والثاني (١) مسلَّمُ .

بيانه :

أنّكم إنّما بيّنتم كونَ «الاعتبار» اسماً «للمجاوزة» بتلك الاشتقاقات ولا شكّ أنّ (١) التوسل بالاشتقاقات إلى تعيين (٣) المسمّى دليلٌ ظنّي، ومسألة القياس مسألة يقينيّة (١)، وبناء اليقينيّ على الدليل المبنيّ على المقدّمة الظنّيّة لا يجوزُ.

سلّمنا: أنَّهُ يفيدُ اليقين، لكنَّهُ أمرٌ، والأمرُ لا يفيدُ التكرارَ: فلا يتناولُ كلُّ الأوقات.

[سلُّمنا: أنَّهُ يتناولُ كلِّ الأوقات (\*)].

[و(٢)] لكنَّه خطابُ مشافهةٍ، فيختصُّ بالحاضرين ـ في عصرِ الرسولِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّم.

[و(٧)] الجوابُ:

قلنا: جعلُهُ حقيقةً في «المجاوزة» - أولَى لوجهين:

# الأوَّلُ :

أَنُّهُ يِقَالُ: «فلانٌ اعتبرَ \_ فاتَّعظَ»، فيجعلونَ «الاتَّعاظَ» معلولَ «الاعتبارِ»، وذلكَ يُوجبُ التغاير.

#### الثاني:

أَنَّ معنى «المجاوزةِ» حاصلٌ في «الاتّعاظ»؛ فإنَّ الإنسانَ ما لم يستدلُّ بشيءٍ آخرَ على حال نفسه لا يكونُ متعظاً.

إذا ثبتَ هذا \_ فنقـولُ: لو جعلنـاهُ حقيقـةً في «المجاوزةِ» \_ [لـ(^)] كان

(٥) ساقط من ي.

(٢) زاد في ح كلمة: «باب». (٣) لفظ ل: «تغيير».

(٤) في ي: «قطعيّة».

(٢) لم ترد هذه الزيادة في ح . (٧) هذه الزيادة المناسبة من ى .

<sup>(</sup>١) في س، آ، ي: ٤٩، م٥.

حقيقة (\*) في «الاتّعاظِ» وغيره \_ على سبيل التواطؤ.

أمًّا لو جعلناهُ حقيقةً في «الاتَّعاظِ» ـ كانَ استعمالُهُ في غيرِهِ، إمَّا بالاشتراكِ. أو بالمجاز(١)، وهما [على(٢)] خلاف الأصل.

وعلى هذا التقرير: «لا يضُّرنا قولهُم: إنَّ لفظ «الاعتبار» مستعملٌ في الاتِّعاظ»(٣) \_ فأما قولُهُ: «لا يقالُ لمن يستعملُ القياسَ: إنَّهُ معتبرٌ».

قلنا: لا نسلم؛ فإنَّهُ يصحُّ أن يقالَ: إنّ فلاناً يعتبرُ الأشياءَ العقليَّة بغيرها(1)، بلى من أتى بقياس واحدٍ لا يقالُ: إنّهُ معتبرٌ على الإطلاق، كما أنه لا يقال له: إنّهُ قائسٌ على الأطلاق؛ لأنّ لفظ «المعتبرِ والقائس (٥)» - على الإطلاق، لا يستعمل (٦) [إلّا في المكثر منه].

قوله: «المكثرُ من حملِ الفروعِ على الأصولِ إذا لم يتفكَّرُ في أمرِ آخرَته(٧) \_ لا يقالُ له: إنَّهُ معتبرٌ».

قلنا: لمّا كانَ الغرضُ الأعظمُ من «الاعتبار» \_ هو العملُ للآخرةِ، فإذا لم يأت بما هو المقصودُ الأصليُ \_ قيلَ: «إنّه غيرٌ معتبر» على سبيل المجازِ، كما يقالَ \_ لمن لا يتدّبّرُ في الآياتِ «إنّه أعمى وأصمُّ».

وأمَّا قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْعُسُم لَعِبْرَةً ﴾ ( ٥٠ .

قلنا: معنى «المجاوزةِ» حاصلٌ فيه ؛ لأنَّ النظرَ في خلقها يفيدُ العلمَ بوجودٍ صانعها.

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۱۳) من س. (۱) لفظ آ: «بالمجاوزة».

 <sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ح.
 (٣) أبدلت الفاء في ى بـ «وأو».

<sup>(</sup>٤) في ل: «بل». · · (٥) لفظ ي: «والقياس».

<sup>(</sup>٦) لفظ ى: «يحمل»، وأسقط ما بين المعقوفتين بعدها. ولفظ «المستكثر» في ح: «المتكثر» في الموضعين.

<sup>(</sup>٧) زاد في ي: «فإنه».

<sup>(</sup>٨) الآية (٦٦) من سورة النحل، و (٧١) من سورة المؤمنون.

قوله: «سلَّمنا أنَّهُ حقيقةً في المجاوزةِ [و(١)] لكن وجدَ (١) ما يمنعُ [من (٣)] حمله عليها.

قلنا: لا نسلُّم.

. قولُهُ: لو قالَ «يخربونَ بيوتَهم بأيديهم وأيدِي المؤمنينَ فقيسوا الذرةَ على البرِّ \_ كانَ ركيكاً».

قلنا: لا نزاع [في(٤)] أنّه لو نصَّ على هذه الصورةِ ـ كانَ ركيكاً لأنَّهُ لا مناسبةَ بينَ خصوصَ هذا القياس ، وبين قولهِ تعالى:

﴿ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيَّدِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٩) لكن (٦) لم قلتَ: إنَّهُ لو أمرَ بمطلق «الاعتبار» الذي يكونُ القياسُ الشرعيُّ أحدَ جزئياً تِهِ (٧) ـ كانَ ركيكاً ؟

مِثَالُهُ: لوسالهُ عن مسألةٍ، فأجابَ (^)بما لا يتناولُ تلكَ المسألةَ كانَ باطلاً. أمّا لو أجابَ بما يتناولُ تلك المسألةَ وغيرها: كان حسناً.

قولَهُ: «الأمرُ بالاعتبارِ لا يقتضي إلا إدخالَ فردٍ من أفرادِ هذهِ الماهيَّةِ في الوجود».

قلنا: بل يقتضى العموم (١) لدليلين:

# الأوَّلُ(\*):

أَنَّ ترتيبَ الحكم على المسمِّى يقتضي أنَّ علَّةَ ذلكَ الحكم \_ هو ذلكَ المسمَّى، وذلكَ يقتضي أنَّ علَّةَ الأمر بالاعتبار \_ هو كونَهُ اعتباراً: فيلزَمُ أن يكونَ

(٢) في آ: «وجدنا». (٣) لم ترد الزيادة في ح.

(٦) أبدلت في ل، آ، ي، جابه «أمّا»، ولفظ «قلت» في ح: «قلتم».

(٧) لفظ ل: «أجزاءه». (٨) في ل: «فأجابه».

(٩) كذا في ح، وفي آ، ل، ص، س، ج: «بدليلين»، ولفظ ي: «لوجهين».

(\*) آخر الورقة (٨٨) من جـ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۸۳) من آ. (۱) لم ترد الواو في ح.

كلُّ اعتبارٍ مأموراً به .

#### الثاني(١):

[أنّه (٢)] يحسُّنُ أَنْ يقالَ (٣): «اعتبر إلاّ الاعتبارَ الفلانيَّ»، وقد بيَّنا في باب العموم: أنَّ الاستثناءَ يخرجُ من الكلام ما لولاهُ لدخلَ تحتَ اللفظ(١): فعلمنا أنَّ كلَّ الاعتبارات داخلةً تحتَ (٩) هذا اللفظ.

قوله: «لو حملناهُ على العموم الأفضى(") إلى التناقض ِ .

قلنا: هَبْ أَنَّهُ كذلكَ، لكنَّا(٢)[نقولُ(٢)]: لا يجوزُ أن يكونَ المرادُ منه تشبيهَ الفرع بالأصلِ في أَنَّهُ لا يستفادُ حكمهُ إلا من النصَّ، وذلكَ لوجهين: الأَوَّلُ:

أنَّ «الاعتبارُ» المذكور \_ ها هنا \_ لا بدَّ وأنْ يكونَ معناه (^) لائقاً بما قبلَ هذه الآيةِ وما بعدَها، وإلا جاءت الركاكة؛ والَّذي يليقُ به هو التشبية \_ في الحكم ، لا المنعُ منه، وإلاّ لصارَ معنى الآية ؛

«يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيْهِمْ وأَيَّدِي المُؤمِنِينَ، فلا تحكموا هذا(١) الحكم في حقً غيرهم إلا بنص واردٍ في حقّ ذلك الغير».

ومُعَلُومٌ أَنَّ ذَلَكَ بِاطلٌ؛ وإذا بطلَ حملُ الآيةِ عليهِ: وجبُ حملها (١٠)على التشبيهِ في الحكم ؛ عملًا بعموم اللفظِ.

<sup>(</sup>١) عبارة ي: «والثاني يصح».

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٣) في س، جـ، ي، آ: «يقول».

<sup>(</sup>٤) أنظر الجزء الثالث، ص ٢٧.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٥) من لَـ .

<sup>(</sup>٦) لفظ آ: «لكن»،

<sup>(</sup>٨) في غيرح: «معنى».

<sup>(</sup>٩) ني آ: «بهذا».

<sup>-</sup>

<sup>(</sup>a) لفظ غير آ: «يفضي».

<sup>(</sup>۷) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>۱۰) لفظ ج: وحمله».

#### الثاني(١):

هُو: أنَّ المتبادرَ إلى الفهم من لفظ «الاعتبار» - هو التشبية في الحكم ، لا إلمنعُ منه (\*) ولذلك - فإنَّ السيد إذا ضربَ بعض عبيدِه على ذنبِ صدرَ منه ، ثم قالَ للآخر: «اعتبر به» - فهم منه [الأمر (\*)] بالتسوية في الحكم ، لا الأمرُ بالمنع منه .

قوله: «إنَّهُ عامُّ مخصوصٌ».

قلنا: هذا مسلِّم، لكنَّا بيِّنًا في بابِ العموم : أنَّ [العامَّ المخصوصَ (٣)] حبَّدةً (٤).

قوله: «بعضُ مقدِّماتِ هذهِ الدلالةِ (٥) ظنَّةُ».

قلنا: هذا السؤالُ عامٌّ في كلِّ السمعيَّات، فلا يكونُ لهُ تعلُّقُ<sup>(\*)</sup> بخاصّيةِ <sup>(1)</sup> هذه المسألة.

قوله: «الأمرُ لا يفيدُ التكرارَ».

قلنا: إنَّهُ لمَّا كَانَ أَمراً بجميع الأقيسة - كَانَ متناولاً لا محالة لجميع الأوقات، وإلاّ قدح [ذلك(٧)] في كونِه متناولاً لكلِّ الأقيسة .

قوله: ﴿هُوَ خَطَابٌ مَعَ أُولِئُكَ الَّذِينَ كَانُوا فِي عَصَرِ الرَّسُولَ ِ ـ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَـ فَلَمَ قَلْتُم : إِنَّهُ يَتَنَاوِلُنا﴾؟

قلنا: للإجماع على عدم الفرقِ.

<sup>(</sup>١) زاد في ي: وو، وزادها في ح قبل وهو، (\*) آخر الورقة (٩٢) من ح.

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٤) من س.
 (٢) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٣) عبارة ي: ﴿أَنَّهُ حَجَّةً ﴾ .

 <sup>(</sup>٤) انظر: الجزء الثالث، ص ١٧.

 <sup>(</sup>٥) لفظ ل: «الأدلة»، (٣٠) من ص.

<sup>(</sup>٦) كذا في سائر الأصول، وكان الأنسب أن يقال: وبخصوص، أو نحوه.

<sup>(</sup>٧) لم ترد الزيادة في ي.

## المسلك الثاني:

التمسُّكُ بخبر معاذ، وهو مشهورٌ؛ روي أنَّه صَلَى اللهُ عليه وسلم أنفذ معاذاً وأبا موسى الأشعري \_ رضي الله عنهما \_ إلى اليمن \_ فقال عليه الصلاة والسلام لهما «بم تقضيان»؟ فقالا: «إذا لم نجد الحكم في السنة \_ نقيس الأمر بالأمر فما كان أقربَ إلى الحق: عملنا به» فقال عليه الصلاةُ والسلامُ: «أصبتُما(١)».

(١) أما حديث معاذ \_ وحده \_ فقد تقدم تخريجه والكلام فيه في مسألة «تخصيص عموم الكتـاب والسنة بالقياس»: (جـ ٣ ص ٩٩) وما بعدها من هذا الكتاب، وأما بالصيغة التي رواه بها المصنف عن معاذ وأبي موسى فلم أجده في كتب الحديث ـ التي رجعت إليها، وفي تخريج أحاديث المنهاج للعراقي أشار إلى «حديث أبي موسى في القياس» وعزاه إلى الخطيب، ورجعت إلى «الفقيه والمتفقه» فوجدت حديث معاذ المشهور وأثر أبي موسى وقصته مع كتاب سيدنا عمر إليه فقط. وسيأتي الكلام فيه. فانظر تخريج العراقي لأحاديث مختصر المنهاج في مجلة البحث العلمي \_ كلية الشريعة \_ مكة المكرمة: (٢/ ١/٢). وأما أثر عمر \_ رضى الله عنه \_ وأمره لأبي موسى بالقياس \_ فهو في سنن الدارقطني: (٢٠٦/٤)، والمرجع السابق ص(٣٠٩)، وسنن البيهقي (١٠/١١٠)؛ وأغلب الظن أن الإمام المصنف والأمديّ ومن تبعهما من الكاتبين في الأصول كالإسنويّ وغيره قد تبعوا فيه أبا الحسين البصريّ ـ فهـو الـذي جمع بين هاتين الـروايتين، والـرواية الآتية لابن مسعـود. فانظر المعتمد: · (٧/ ٧٣٥) وقـد نقـل الأمـديّ الحـديثين حديث معاذ منفرداً وحديثه مع أبي موسى فانظر إحكامه: (٢٣/٤) ط الرياض، وقد علق شيخنا عبد الرزاق عفيفي على حديث معاذ المنفرد، ولكنه لم يتكلم في تعليقاته ـ المفيدة ـ بشيء عن الحديث المشترك بينه وبين أبي موسى ـ أما الاسنوي \_ فقد قال \_ كالمتأول للقصة \_: « . . . بعث معاذاً وأبا موسى إلى اليمن قاضيين كل واحد منهما في ناحية . . . ٧ . انظر شرحه وبحاشيته شرح ابن السبكي : (٣/ ١٠) وأما ابن السبكي فقد أشار إلى جمع المحصول وغيره بين القصتين، وجعلهما واحدة، وقال: ولا أعرف ذلك، بل روى البيهقيّ: أن عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ كتب إليه كتاباً بليغاً وفيه؛ «... ثم قايس الأمور، واعرف الأمثال والأشباه»، وراه البيهقي، وقال: هو كتاب معروف مشهور ولا بد للقضاة من معرفته والعمل به. الإبهاج: (٩/٣) وقد علمت أنه في السنن الكبرى (١٠/١١٠)؛ وجامع بيان العلم: (٥٦/٣)، وقد شرحه ابن القيم شرحاً وافياً في إعلام الموقعين فراجعه فيه.

وقال عليه الصلاة والسلام لابن مسعود: «اقض بالكتاب والسنّة إذا وجدتهما، فإن لم تجد الحكم فيهما فاجتهد برأيك(١)».

فإن قيل: لا نسلَّم صحة الحديث.

[و(٢)] بيانه من وجهين:

الأوّل:

أنَّهُ مشتملٌ على (\*) الخطأ، فوجبَ أن لا يكونَ صحيحاً.

بيان الأول من وجوه:

أحدُها<sup>(٣)</sup>:

أنَّ فيه قوله: «فإِنُّ لم تجدُّ في كتاب اللهِ»، وهو يناقضُ قولهُ تعالى: ﴿مَا

(۱) أما حديث ابن مسعود ـ فلم نعثر عليه ـ فيما اطلعنا عليه من كتب الحديث مرفوعاً وبهذا اللفظ، والذي أورده العراقي في تخريج أحاديث المنهاج، وعزاه إلى الطبراني: «لا تقس شيئاً بشيء فتزل قدم بعد ثبوتها». فانظره في مجلة البحث العلمي: (۳۱۰). وأخرج الخطيب البغدادي عن عبد الرحمن بن يزيد قال: «كثر الناس على عبدالله بن مسعود يسألونه، فقال: يا آيها الناس إنّه قد أتى علينا زمان لسنا نقضي، ولسنا هناك، وإنه قد قدر أن بلغنا من الأمر ما ترون، فمن ابتلي منكم بقضاء فليقض بما في كتاب الله، فإن لم يكن في كتاب الله فليقض بما قضى به النبيّ ـ صلى الله عليه وسلم ـ فان لم يكن في كتاب الله ولا في قضاء رسوله ـ صلى الله عليه وسلم ـ ولا فيما قضى به الصالحون، فإن لم يكن في كتاب الله ولا في قضاء رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ ولا فيما قضى به الصالحون فليجتهد رأيه، ولا يقولنّ أحدكم: إني أخاف وإنيّ أرى فإنّ الحلال بيّن والحرام بيّن وشبهات بين ذلك فدع ما يريبك إلى ما لا يريبك». وأخرجه من طريق آخر أيضاً. فانظر الفقيه والمتفقه: فلاع ما يريبك إلى ما لا يريبك». وأخرجه من طريق آخر أيضاً. فانظر الفقيه والمتفقه: العلم: (۲۰۱/۱)، والإحكام لابن حزم: (۲۸/۲)، والسنن الكبرى: (۲۰/۱۰)، وجامع بيان العلم: (۷/۲۰)،

<sup>(</sup>٢) لم ترد الواوفي ي.

<sup>(\*).</sup> آخر الورقة (٥٥) من ي.

<sup>(</sup>٣) لفظ بس: «الأول».

فَرَّطْنَا فِي ٱلكِتَـٰبِ مِن شَيْءٍ ﴾ (١) وقوله تعالى : ﴿ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَـبِ مَّبِينِ ﴾ (٢).

#### وثانيها:

[أن في الحديث (٢)]. أنّه عليه الصلاة والسلام صوّبه على قوله: «أجتهدُ رَأَيْي»، وهو خطاً؛ لأنّ الاجتهاد في زمان الأنبياء \_ عليهم الصلاة والسلام \_ لا يجوز \_ على ما سيأتنى دليله إن شاء الله تعالى (٤):

#### وثالثها:

أنّه عليه الصلاة والسلام [سأله ( ) عمّا به يقضي ، والقضاء هو الإلزام ، فيكونُ السؤالُ واقعاً عن الشيءِ الَّذي يجبُ الحكم ( ) به ، والسنّة لا تصلح جواباً عن ذلك ؛ لأنّها تذكرُ في مقابلةِ الفرض \_ فيقال: «هذا سنّة وليس بفرض ( ) » . ورابعها ( ) :

أنَّ الحديثَ يقتضي أنَّه سألهَ عمَّا به يقضي بعدَ أنْ نصبه (^) للقضاء، وذلكَ

لا يجوزُ؛ لأنَّ جوازَ نصبهِ للقضاءِ مشروطٌ بصلاحيَّتِهِ للقضاءِ، وهذه الصلاحيَّةُ إنّما تثبتُ (١) لو ثبتَ كونَّةُ عالماً بالشيءِ الَّذي يجبُ أن يقضيَ به، والشيءِ الَّذي لا يجبُ أن يقضيَ به.

<sup>(</sup>١) الآية (٣٨) من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الآية (٥٩) من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

 <sup>(</sup>٤) هذا مذهب من مذاهب خمسة في جواز الاجتهاد في حياة رسول الله ـ صلى الله
 عليه وآله وسلم ـ سيتعرض إليها في مباحث الاجتهاد.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٦) عبارة ي، آ: «به يجب الحكم».

<sup>(</sup>٧) كذا في ل، ولفظ غيرها: «بواجب».

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٤) من آ.
 (٨) لفظ ل، ى: وبعثه.

<sup>(</sup>٩) كذا في ص، س، وفي ل، ي، ح: وعبارة آ: «إن لو علم».

#### وخامسها:

أنَّ مقتضى الحديث (١): أنَّ ع لا يجوزُ الاجتهادُ إلاّ عند (٩) عدم وجدا فِ الكتابِ والسنّةِ ، وهو باطل ؛ لأنَّ تخصيصَ الكتاب والسنّةِ ، بالقياس (٢) جائزٌ. الوجه الثاني \_ في بيان ضعف الحديث:

روي أنّ معاذاً لمّا قال: «أجتهدُ رَأْيي» قال له الرسول صلى الله عليه وسلم ـ «اكتبْ إِلَيّ ، أَكْتُبْ إِلِيكَ (٢) » وليس لأحد أن يقول: إنّا نصحّحُ الروايتين؛ لأنّهما نُقلا في واقعةِ واحدة فإنه (٤) لا يمكن الجمعُ بينهما.

سلّمنا: سلامة المتن عن هذه المطاعن، لكن لا نزاع بين المحدثين في كونه مرسلًا والمرسلُ ليس بحجّة \_على ما تقدمً بيانه .

سلَّمنا(\*)أنَّه ليسَ بمرسل ، ولكنَّهُ وردَ في إثباتِ القياسِ والاجتهادِ، وإنَّهُ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٩) من جـ.

<sup>(</sup>١) عبارة ي: «إن الحديث يقضي».

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: ﴿وَالْقِياسِ ٤.

<sup>(</sup>٣) هذا اللفظ لم يرد في أي من الروايتين اللّتين روى بهما حديث معاذ من رواه ممن اطلعنا على الحديث عندهم عندهم على البر والخطيب وأيي داود وابن القيم والبيهقي وابن حزم وابن حجر، ولذلك حكم الأصوليّون بأنّها رواية شاذة لا تصلح لمعارضة الرواية المشهورة التي جاء بها الحديث عند كل هؤلاء وقد يكون بعض الأصولييّن قد أدرجها من بعض ألفاظ كتاب عمر وضي الله عنه وإلى شريح أو أبي موسى في بعض ألفاظها، فقد ورد في كتاب عمر وضي الله عنه وإلى شريح خاصّة نحو هذه العبارة. أنظر الإحكام لابن حزم: (٢٩/٦)، والسنن الكبرى للبيهقي: (١٩/١٥)، وجامع بيان العلم: (٢٧/٥) وعلى فرض صحتها فإن الأصولييّن قد قرّروا إمكان الجمع بينهما: بأن تحمل الرواية بهذا اللفظ على ما إذا اتسع الوقت للواقعة والتي تنزل للمكاتبة فعليه أن يكتب لرسول الله وصلى الله عليه وآله وسلم و وسلم م، وينظر رده.

وإن لم يتسع الوقت لذلك وجب عليه أن يجتهد ويقضي. وانظر نبراس العقول: (١/ ٨٤). وسيشير المصنف إلى هذا في موضعه من الجواب.

 <sup>(</sup>٤) في ى: (ولأنه).
 (١٤) في ى: (ولأنه).

أصلٌ عظيمٌ في الشرع ، والدواعي تكونُ متوفرةً (١)على نقل ما هذا شأنهُ، وما يكن يكونُ كذلك وجبَ بلوغُهُ \_ في الاشتهار \_ [إلى(١)] حّدٌ التواتر، فلمّا لم يكن كذلك: علمنا أنّه ليسَ بلحجّة .

و (٢) الحاصلُ : أنَّهُ مرسلٌ، فوجبَ أن لا يكونَ حجَّةً عند الشافعيّ ـ رضي الله عنه.

وأنّه خبر واردٌ (٤) فيما تعم به البلوي .: فوجب أن [لا يكون حجَّةً عند أبي حنيفة (٥)].

سلّمنا(\*): سلاّمتهُ عن هذا الامرِ، لكنّهُ حبرُ واحدٍ، فلا يجوزُ التمسُّكُ بهِ في المسائل القطعيَّةِ.

فإن قلت: الدليلُ على صحَّتِهِ - أنَّ مثبتي القياسِ كانوا أبداً متمسكينَ بهِ في إثباتِ القياسِ ، والنفاة كانوا مشتغلين بتأويلِهِ ؟ وذلكَ يدلُّ على اتَّفاقهم على قبولِهِ . قلت: [قد(د)] تقدَّمَ بيانُ ضعفِ هذا الوجه (٧).

سلَّمنا: صحَّتهُ، فلِمَ يدلُّ على كون القياس حجَّةُ؟

أمَّا قوله (^) «أُجتهدُ رأيي».

قلنا: الاجتهادُ ـ عبارةً: عن استفراغ الجهدِ في الطلب، فنحملهُ على طلب الحكم من النصوص الخفيَّةِ.

فإن قلت: إنَّما قال: «أجتهد رأيي» بعد أن كان لا يجده في الكتاب

<sup>(1)</sup> عبارة س، ص، أجه: «والدواعي تتوفر».

<sup>(</sup>۲) لم ترد في ى. (۲) أبدلت في ى بالواو.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، وهو الصحيح، ولفظ غيرها: «واحا

<sup>(</sup>٥) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٥) من س. (١) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٧) انظر الجزء الرابع، ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>A) زاد في ي: «و». إ

والسنَّـة. ومـا دلت النصوصُ [الخفيّةُ(١)] عليه [لا٢)] يجوزُ أن يقالَ: انَّه غيرُ موجودٍ في الكتاب والسنّةِ.

قلنا: لا نسلُّمُ أنَّ قولهُ: «فإن لم تَجِدْهِ يقتضي العمومَ؛

بيانهُ: أنَّهُ يُصحُّ أن يستفهمَ فيقال: [أ(")] تعني بقولك(") «فإنْ لم تَجد» عَدمَ الرجدانِ \_ في صرائحهِ فقط، أم (أ) [فيه و] في جميع وجوه دلالتِه (الله عنه الرجدانِ \_ في صرائحهِ فقط، أم (أ) [فيه و] في جميع وجوه دلالتِه (الله عنه الرجدانِ \_ في صرائحهِ فقط، أم (أ) [فيه و] في جميع وجوه دلالتِه (الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه عنه عنه الله عنه الله ع

سلّمنا: أنَّهُ - بظاهرِهِ - للعموم ، لكن ها هنا - لا يمكنُ حملُهُ على العموم ؛ لأنَّ العملَ بالقياسِ مفهومٌ - عندكم - من الكتابِ والسنَّةِ ، فكيف يصحُّ حملُ قولِهِ : «فإنَّ لم تَجِدُ » على العموم .

سلّمنا: أنَّهُ يُمكنُ حملُهُ على العموم ، لكن قولَهُ: «أَجتهدُ رأْبي» يكفي في العمل بمقتضاهُ نوعٌ واحدٌ من الاجتهاد، فنحملُهُ على التمسُّكِ بالبراءةِ الأصليَّةِ، أو على التمسُّكِ بما ثبتَ في (١) العقل : من أنَّ الأصلَ في الأفعال \_ : الإباحةُ أو الحظرُ.

سلمنا: أنَّهُ لا يجوزُ حملُهُ عليهِ؛ فلمّ قلتم (٧): إنَّهُ لمَّا لم يجزُ حملُهُ على النصِّ الخفيّ وعلى دليل ِ العقبل ِ ـ وَجبّ حملُهُ على القياس ِ الشرعيّ، وما الدليلُ على الحصر؟

فإنَّ ـ ها هنا ـ طرقاً أخرى سوى القياس: كالتمسُّكِ بالمصالح المرسلةِ ، والتمسُّكِ بطريقة الاحتياطِ ـ في تنزيلِ اللفظ على أكثرِ مفهوماتِهِ ، أو أقلُّ مفهـومـاتِه ، أو قول الشارع: «احكم فإنَّكَ لا تحكمُ إلا بالصواب» .

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ح. (٣) هذا الحرف من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٣) من ح.

<sup>(</sup>٤) في غيري: ١ وأو، والمناسب ما أثبتنا، ولم يرد ما بعدها في ي.

<sup>(</sup>٥) لفظ ي: ددلالاته.

<sup>(</sup>٦) في غير آ: ومن». (٧) في غير ح: وقلت».

وبالجملةِ ـ: فلا بدُّ من دليل ِ [على(١)] الحصرِ.

سلمنا: أنَّهُ يتناولُ القياسَ الشرعيَّ، ولكن يكفي في العمل بمقتضاهُ: إثباتُ نوع واحدٍ من أنواع القياس الشرعيُّ ونحنُ نقولُ به؛ فإنَّ مذهبَ النيظَّام: 'أَنَّ الشرعَ إذا نصَّ على علَّةِ الحكم: وجبَ القياسُ، وردَ الأمرُ بالقياس ، أو لم يردُّ.

ويجب \_ أيضاً \_ قياسُ تحريم الضرب على تحريم التأفيفِ.

سلّمنا: أنَّهُ يدلُّ على جوازِ العملِ بالقياسِ [الشرعيِّ(٢)] لكن في زمانِ حياةِ الرسولِ ـ صلى الله عليه وسلم ـ أو بعدهَ ـ على الإطلاق؟

الأوّل مسلّم والثاني ممنوع(١) .

بيانه: أنَّ شرطَ العملِ بالقياسِ عدمُ الوجدانِ في الكتابِ والسنَّةِ، وذلكَ إنَّما يمكنُ في زمانِ (\*) حياةِ الرسولِ - صلى الله عليه وسلم - لعدم استقرارِ الشرع، فأمَّا بعد نزول قولِهِ تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمْلتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (\*) فإنَّ ذلكَ متعذُرُ (\*) ؛ لأنّ الدِّينَ إنَّما يكون كاملًا [أن (\*)] لو بيَّنَ فيهِ جميعَ ما يحتاجُ إليهِ، وذلكَ إنَّما يكونُ بالتنصيص على كليَّاتِ الأحكام.

و(١)إذا كانَ جميعُ الأحكامِ موجوداً في الكتابِ والسنَّةِ [و(٧)] كانَ العملُ بالقياس مشروطاً بعدم الوجدانِ فيهما: لم (٨) يجز العملُ بالقياس بعد زمان الرسول - صلى الله عليه وسلَّم.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في س، ص، ح، ج، ولفظ «دليل» قبلها في ل، آ، ى، ورد بالألف واللام.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ل، ي، آ، ح.

<sup>(</sup>٣) في س، ي، آ: «م،ع».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٥) من آ.

<sup>(</sup>٤) الآية (٣) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٥) لم ترد في ي، آ، ل.

<sup>(</sup>٧) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٠) من جـ.

<sup>(</sup>٦) أبدلت الواو في ي بالفاء

<sup>(</sup>٨) في آ، ي زيادة: «ف».

## [و(١)] الجوابُ:

قوله: «هذا الحديث منافٍ (٢)لكتاب الله تعالى».

قلنا: لا نسلم، وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَلا رَطْبِ وَلا يَابِسِ إِلَّا فِي كِتَنْبِ مُنْ شَيْءٍ ﴾ (ا) وقولِهِ تعالى: [﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَسْبِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ (ا) ].

قلنا: هذه [الأدلَّة (\*)] تدلُّ على اشتمال ِ الكتابِ على كلَّ الأمورِ إبتداءً أو بواسطةٍ؟

# الأوَّلُ باطلُ:

لخلوِّ ظاهر كتبابِ الله تعبالي عن دقبائقِ الهندسةِ والحسابِ، وتفاريع الحيض (\*) والوصَّايَا.

### والثاني:

لا يضرُّنا؛ لأنَّ كتابَ اللهِ \_ تعالى \_ لمَّا دلَّ على (\*) وجوبِ قبولِ قولِ الرسولِ \_ على أنَّ القياسَ حَجَّةً، الرسولِ \_ على أنَّ القياسَ حَجَّةً، والقياسُ دلُّ على هذهِ الأحكامِ : كانَ كتابُ اللهِ \_ تعالى دالاً على هذهِ الأحكام .

قوله: «الحديثُ يدلُّ (١) على جوازِ الاجتهادِ ـ في زمانِ الرسولِ ـ صلَّى اللهُ عليهِ وسلمَّ».

قلنا [و(٢)]: أيَّ محذور يلزمُ منه؟ فإنَّ الواقعةَ الَّتي لا يمكنُ تأخيرُ الحكم فيها إلى مَّدةٍ \_ يذهبُ الرجلُ من اليمنِ إلى المدينةِ، ويرجعُ عنها \_ لا يكونُ تحصيلُ النصِّ فيها ممكناً: فوجبَ جوازُ الرجوع إلى القياسِ

(٢) لفظ غير ح: «مناقض».
 (٣) الآية (٥٩) من سورة الأنعام.

(٤) ساقط من ل، ٰی، آ، ح والآیة (۲۸) من سورة الأنعام.

(a) ترد الزيادة في ل، ولفظ ي: «الآية».

(\*) آخر الورقة (۱۱۹) من س.
 (\*) آخر الورقة (۸۷) من ل.

(٦) لفظ ي: «دك». (دل». (٦) هذه الزيادة من ي، آ.

<sup>(</sup>١) لم ترد الواو في س، ص، ل.

قوله: «ذكرُ السُّنَّةِ جَوَابًا عمَّا به يقضي (١) غيرُ جائزٍ».

قلنا: لا نسلُّمُ: لأنُّ السنة عبارة عن الطريقة - كيف كانت.

قوله: «لا يجوزُ نصبُهُ للقضاءِ إلا بعدَ العلم ِ بأنَّهُ يعرفُ التمييزَ بينَ ما يجوزُ: بهِ القضاءُ، وبينَ ما لا يجوزُ،

قلنا: المرادُ بقولِهِ: «لَمَّا بعثَ معاذاً [الى اليمن ٢٠٠]» لمَّا عزم [على ٢٠٠] أن يبعثه.

قوله: «الحديثُ يمنعُ من تخصيص الكتاب والسنَّة بالقياس ».

قلنا: كثير من الناس ذهب إليه (٤).

قوله: «نُقِلَ أنَّه عليه الصلاة والسلامُ قالَ: اكتبْ إِليَّ ، أَكتبْ إِليكَ<sup>(°)</sup>»..

قلنا: روايتُنا مشهورةً، وروايتُكمُ غريبةٌ لم يذكرُها أحدٌ من المحدِّثين ـ فلا يحصلُ التعارضُ

## وأيضاً:

فكيفَ يجوزُ أن يقولَ عليه الصلاةُ والسلامُ: «اكتبْ إِليَّ، [أكتبُ إِليكَ»] وقد يعرضُ من الحكم ما لا يجوز تأخيرُهُ.

## وأيضاً:

يمكنُ الجمعُ بينهما \_ وإن وردًا في واقعةٍ واحدةٍ \_ وهو أن يقالَ: الحادثةُ . إن احتملت التأخير: وجب عرضُها .

وإن لم تحتمل : وجبَ الاجتهادُ.

قوله: «إنَّهُ مرسلُ».

<sup>(</sup>١) كذا في ى، آ، ح، وفي النسخ الأخرى: «يقضي به».

<sup>(</sup>٢) لم ترد في ح. (٣) لم ترد في ي.

<sup>(</sup>٤) انظر المذاهب في الجزء الثالث، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٥) لم ترد الزيادة في ح.

قلنا: هَبُ أَنَّهُ كَذَلَكَ، لَكَنَّه مُرسلُ تَلَقَتُهُ الْأُمَّةُ بِالْقِبُولَ؛ ومثله حَجَّةً عندنا(١).

قوله: «واردٌ (٢) فيما تعمُّ بهِ البلوى: فوجبَ بلوغُهُ إلى حدِّ التواتر».

قلنا: ورودُهُ فيما تعمُّ بهِ البلوى لا يوجبُ كونَهُ متواتراً؛ بدليلِ المعجزاتِ \_ المنقولة عن النبيِّ صلى الله عليه وسلَّم.

قُولُهُ: ﴿إِنَّهُ خَبُّرُ وَاحْدٍ».

قلنا: هَبْ أَنَّهُ كذلك، لكن [لا<sup>(٣)</sup>] نثبتُ بهِ القطعَ بكونِ القياسِ حجَّةُ، بل ظنَّ كونه حجَّةً (<sup>(1)</sup>).

(\*) قوله: «نحملُهُ على طلب النصِّ الخفيِّ».

قلنا: قولَهُ: «فَإِنَّ لم تجدُّ» يفتضي نفي النصِّ \_ جليًّا كان أو خفيًّا.

(١) هو حجّة عند الشافعية؛ لأنه اعتضد برواية أخرى متصلة كما سبق في تخريجه:
 الجزء الثالث، ص ٩٩.

وهو حجّة عند الحنفية مع وروده فيما تعم به البلوى وعدم تواتره لأنه قد اشتهر برواية
 الكافة عن الكافة، وتلقته الأمة بالقبول على ما تقدم.

- (۲) لفظ ی، آ، ح: «ورد».
  - (٣) سقطت من ي.
- (\*) آخر الورقة (٥٦) من ي.
- (٤) يريد بهذا: أن المسألة وإن كانت من مسائل الأصول إلا أن المقصود من حجية القياس العمل بمقتضاه، فهي وسيلة إلى أحكام عملية فيكتفى فيها بالظن، وليست من المسائل الأصولية التي يتعبد باعتقادها فلا تثبت إلا بالدليل القطعيّ. ثم إن المذاهب في المسألة ثلاثة:

الأول: أن الأدلة السمعية قطعية والمسألة قطعيّة كذلك.

والثاني: أن المسألة قطعيّة والأدلة عليها ظنية كمذهب المعترض.

والثالث: ظنيّة المسألة وظنية الأدلة عليها، وانظر شرح الإستوي على المنهاج وبحاشيته الإبهاج: (٨/٣)، والحاصل: (٧٥٦).

(\*) آخر الورقة (٩٤) من ح.

قوله: «لا نسلُّمُ أنَّ قولَهُ: (فان لم تِجدُّ) للعموم ». قلنا: الدليلُ [الدالُّ(١)] على أنّه للعموم جوازُ الاستثناءِ

قوله: «لمّا» دلَّ الكتابُ والسنَّةُ على العملِ بالقياسِ \_ كانَ دليلًا (١) على الحكم الثابتِ بالقياس ».

قلنًا: هَبُ أَنَّهُ كَذَلَكَ [و(")] لكنَّ الحكم \_ الَّذي هو مدلولُ القياسِ لا يكونُ حاصلاً فيهما؛ وهذا القدرُ يكفي في جوازِ أَنَّ يقالَ: إِنَّهُ غيرُ موجودٍ في الكتابِ والسنّةِ ، وقولُ معاذٍ: «أَحكمُ بكتابِ الله» \_ أرادَ به: ما دلَّ عليهِ الكتابُ بنفسهِ ، لا بواسطةٍ ؛ إذ لَو أراد [به(")] كلَّ ما دلَّ عليهِ الكتابُ \_ سواءٌ كانَ ابتداءً أو بواسطةٍ : لكانَ القولُ بأنَّهُ إذا لم يوجدُ في الكتابِ \_ حكمتُ بما في السنّةِ خطاً .

قوله: «نحملُهُ على البراءةِ الأصليَّةِ».

قلنا: البراءةُ الأصليَّةُ معلومةً لكلِّ أحدٍ، فلا حاجةَ في معرفتها إلى الاجتهاد: فلا يجوزُ حملُ قولِهِ «أَجتهدُ» عليهِ.

قولَهُ: «نحملُهُ على القياسِ الّذي نصَّ الشرعُ على علَّتِهِ، أو على ما يكونُ مثلَ قياسِ تحريم ِ الضربِ على تحريم ِ التأفيفِ».

قلنا(\*): الشرع(\*) إنَّما سكتَ عند قولِه وأُجتهدُ لعلمه بأنَّ الاجتهادُ وافِ بجميع الأحكام (\*)، فلو حملناهُ على ما ذكرتموهُ من القياس لم يكنْ ذلكَ وافياً بمعرفة عشر عشير الأحكام: فكانَ يجبُ أن لا يسكتَ عليه، كما [لم(٢)] يسكتُ عند(\*) قوله: «أقضي بالكتابِ والسنَّة ».

<sup>(</sup>١) انفردت بهذه الزيادة ي.

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، ولفظ غيرها: ﴿دَالَّاۗۗ ۥ ـ

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في ي. :

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩١) من جـ.

<sup>(</sup>٦) سقطت من آ.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>ه) آخر الورقة (٨٦) من آ.

<sup>(</sup>a) أبدلت الفاء في آ بواو.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۱۷) من س.

قوله: «ما الدليلُ على الحصر»؟

قلنا: أجمعت الأمَّةُ على الحصر: فوجبَ القطعُ بهِ.

#### المسلك الثالث(١):

روي أنَّ عمرَ ـ رضي الله عنهُ ـ سألَ النبيَّ صلى الله عليهِ وسلَّم عن قبلةِ الصائم؟

فَقَالَ: «أَرَأَيتَ لو تَمَضْمَضْتَ بماءٍ ثُمَّ مَجَجَّتَهُ أَكُنْتَ شارِيَهُ؟!(٢)».

وجه الاستدلال [به (٣)]: أنّه عليه الصلاة والسلام استعملَ القياسَ، [وذلك (٤)] يوجبُ (٥) كونَ القياس حجّةً.

إنَّما قلنا: إنَّه استعملَ القياسَ؛ لأنَّه عليه الصلاة والسلام حكمَ بأنَّ القبلة

<sup>(</sup>١) زاد في ي: «ما».

<sup>(</sup>٢) أخرج أبو داود عن جابر بن عبدالله قال: قال عمر بن الخطاب: هششت فقبلت وأنا صائم \_ فقلت يا رسول الله: صنعت اليوم أمراً عظيماً. قبلت \_ وأنا صائم \_ قال: «أرايت لو مضمضت من الماء وأنت صائمه؟. الحديث رقم (٣٣٨٥): (٣٧٩/٢)، وأخرجه الحاكم في المستدرك: (٢١/١)، وصححه على شرط الشيخين وأحمد في المستد: (٢١/١) والبيهقيّ في السنن الكبرى: (٢١/٤)وانظر الحديث وشرحه والأحكام المستنبطة منه في نيل الأوطار: (٢٨٧/٤) وما بعدها، وسنن الدارمي: (٢٣/٢)، وصححه ابن خزيمة: الأوطار: (٢٨٧/٤)، وقد أورده الغزاليّ في الشفاء، وقال: «... إنه تنبيه على أنّ القبلة مقدمة قضاء شهوة الفرج، وليس فيها قضاء شهوة الفرج، كما أن المضمضمة مقدمة قضاء شهوة المعدة وليس فيها قضاء شهوة المعدة؛ فعدم قضاء الشهوة سبب عدم الإفطار؛ لأنّ سبب الإفطار قضاء الشهوة فانتفى الحكم بانتفاء سببه . فانظر ص (٤٤) منه، وانظر أقيسة شاربه عدى الله عليه وآله وسلم \_ ص (١٩١ - ١٩٢) القياس رقم (١٧٧)، وقوله: «أكنت شاربه هذه العبارة وردت عند معظم الأصولييّن، ولا أصل لها فتتمة الحديث قلت: «لا بأس بذلك فقال رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_: «ففيم»؛ وعند أبي داود: «قال: فمه».

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ل.

<sup>(</sup>٤) لم ترد في ي.

<sup>(</sup>۵) لفظ ي: «فوجب».

من دون الإنزال لا تفسدُ الصوم ، كما أنَّ المضمضة \_ من (١) دون الازدراد \_ لا تفسدُ الصوم . وإيرادُ هذا الكلام يدلُّ على أنَّ الجامع \_ بينهما \_ ما يفهمهُ كلُّ عاقل \_ عندَ المقدِّمتين \_ ما هو عاقل \_ عندَ المقدِّمتين \_ ما هو الثمرةُ المطلوبة : فوجبَ أن لا يكونَ حكمُ المقدِّمة كحكم الثمرةِ المطلوبةِ (١).

وإنَّما قلنا: إنَّه عليه الصلاة والسلامُ لمَّا استعملَ القياسَ ـ وجبَ أَن يكونَ حجَّةً لوجهين:

### الأول(ا):

أنَّ التأسِّي [به (٣)] واجبٌ.

#### الثاني:

أَنَّ قُولَهُ \_ صلى اللهُ عليهِ وسلَّم \_: «أَرأَيتَ» (٤) خرج مخرج التقرير (٩)، فلولا أنَّهُ عليه الصلاةُ والسلامُ قد مهَّدَ عندَ عمرَ \_ رضي الله عنه \_ التعبُّدَ بالقياس : لما قرَّرَ ذلكَ عليه!!

ألا ترَى أَنَّ الإنسانَ لوحكمَ بحكم من الكتاب \_ جازَ أَنْ يقولَ لمن سأله: [عنه (1)] أليسَ قد قالَ الله \_ تعالى \_؛ كذا وكذا؟ إذا كانَ الكتابُ عنده، وعندَ من يخاطبهُ حجَّةً، ولا يجوزُ أن يقولَ ذلكَ إذا كانَ هو ومن يخاطبهُ لا يعتقدانِ كونَهُ حجَّةً.

ولا يقولُ الإنسانُ في حكم حكم به لأجل ِ القياس ِ: أليسَ أنَّ (٢) القياسِ

<sup>(</sup>١) كذا في جه، آ، ولفظ غيرها: «بدون».

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، وعبارة غيرها: «حكم المطلوب».

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۸۸) من ل: (۳) هذه الزيادة من ح، ى.

<sup>(</sup>٤) لفظ ى: (يخرج». (٥) لفظ آ: (التقريب).

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ي، آ. (٧) لفظ ص، ح: ولأن».

يقتضيه؟ معَ أنَّهُ ومن خاطبة لا يعتقدانِ كونَ القياس حجَّةُ!!

فإن قيل: هذا خبرُ واحدٍ، فلا يجوزُ بناءُ المسألةِ العلميَّةِ عليهِ.

سلمنا: [ذلك؛ لكن لم قَلتَ: إنَّهُ غليه الصلاة والسلام نَبَّه ـ ها هنا ـ على العلم؟ وَمثلُ هذا القياس \_ عندنا \_ حجَّةً .

سلمنا(١)]: دلالة الحديث على أنَّ القبلة تجري مجرى المضمضة ، لكن ليس فيه أنَّ النصَّ أوجبَ ذلكَ ، أو القياسَ ؛ وإذا احتملا - لم يجز القطعُ على أحدِهما بغير دليل .

## [و(٢)] الجوابُ:

قوله: «[هذا<sup>(۴)</sup>] خبرُ واحدٍ».

قلنا: سبقَ الجوابُ عنهُ.

قوله: «(¹) نبُّه على العلَّة».

قلنا: إنَّه \_ عليه الصلاة والسلام \_ ما نصَّ على العلَّةِ ، ولكنَّه لم يفعلُ إلاّ أنّه (°)ذكرَ أصل (°) القياس ؛ بلى (۷) العلَّةُ متبادرةً إلى الإِفهام ، والتنصيصُ على

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين سقط من ل، ي، ولفظ «لكن» في آ: «ولكنّا» ونحوه في ح لكن من غير واو.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ل، آ، ح. (٣) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٤) زاد في س، ل، ج،: «ما»، والأنسب حذفها، لأن المعترض إنّما أراد: أن العلة دل عليها الإيماء، وليست منصوصاً عليها لتكون حجّة.

<sup>(</sup>٥) ربَّما كان الأنسب التعبير بـ ولأنَّه، ولكنها وردت هكذا في سائر الأصول.

<sup>(</sup>٦) أراد بهذا: أن خطاب رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ لسيدنا عمر \_ رضي الله عنه \_ بهذا القياس دليل على أن قاعدة القياس مقررة في الشريعة فلو راعاها عمر \_ لفهم الحكم الذي سأل عنه، وهذا أبلغ في الدلالة على حجية القياس. من التنصيص على العلة، فهو تنبيه من الشارع عليه السلام على أصل القياس في الشرع وانظر شفاء الغليل (٤٥).

<sup>(</sup>٧) أبدلت في ل بـ (في).

أصل القياس لا يكون تنصيصاً (\*) على العلَّةِ.

قولُهُ «إنَّه ليسَ في الحديثِ أنَّه عليه الصلاةُ والسلامُ أجرَى القبلةَ مجرى المضمضةِ، لأجل نصَّ أو لأجل قياس إ!!

قلنا: بيّنا: أنَّ المفهوم من قوله عليه الصلاة والسلام: «أرأيت لو تمضمضت» - هو أنَّ كلَّ واحدٍ - منهما - لم يحصل الثمرة المطلوبة (١) بذلك الفعل. ولو أنَّ بعض العامَّة، فضلًا عن أهل العلم (٢) استفتى فقيهاً - في صائم قبَّل ولم يُنزل، فقالَ لهُ الفقية: «أرأيت لو تمضمضت بماءٍ، ثم مَجَحْتَه» - لاكتفى المستفتى بذلك في أنَّ القبلة لا تُفسد صومه، ولعلمَ (٣) أنّه (٩) أجرى أحدهما مجرى الأخرِ - من الوجهِ الَّذي ذكرناه: فبطلَ أن يقالَ: إنَّ هذا الكلامَ لا يدلُّ على الوجهِ الجامع بينهما، وأنه لا يمتنعُ أن يكونَ بعضُ الظواهرِ (١) اقتضى الجمع.

## المسلكُ الرابعُ:

التمسك بقوله عليه الصلاة والسلام للخثعميَّة : «أَرأَيتِ لوكانَ على أَبيكِ دينٌ قضيته، أَكان يجزى؟» فقالت: نعم، قال: «فدينُ اللهِ أَحقُّ بالقضاءِ (\*)».

<sup>(\$)</sup> آخر الورقة (٣١) من ض.

<sup>(</sup>۱) في ح: ولذلكه.

<sup>(</sup>۲) زاد فی ی: دلی، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) في س، ل، جه: «ويعلم».

<sup>(</sup>ه) آخر الورقة (٩٥) من ح.

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: ﴿يقتضي).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام الشافعيّ في مسنده فانظر بدائع المنن: (٢/٢٨٧)، والبخاري فانظره بهامش فتح الباري: (٣٠٠/٣، و٤/٣٥-٢٠): ومسلم: (٩٧/٩-٩٨) ط المصرية. وابن خزيمة في صحيحه: (٤/٤٤٣) وأحمد في المسند فانظر الفتح الربّاني: (٢٣/١١)، ومالك في الموطأ: (١/٣٥٩) ط الحلبي ت محمد فؤاد عبد الباقي وانظر نصب الراية: (٣/٣٥١) والتلخيص الحبير: (٢/٤٤) الحديث رقم (٩٦٠) والدراية: (٢/٢٤) الحديث رقم (٩٦٠)

و [وجه(١) الاستدلال ِبهِ: كما في قبلةِ الصائم ِ من غيرِ تفاوتٍ. المسلك الخامس:

[الإجماعُ(٢)] \_ وهو الَّذي عوَّلَ عليه جمهورُ الأصوليُّين.

وتحريره : أنَّ العمل (\*) بالقياس مجمعٌ عليه \_ بينَ الصحابة \_ و[كلُّ (\*)] ما كان مجمعاً عليه \_ بين الصحابة \_ فهو حقُّ: [فالعمل بالقياس حقُّ (\*)].

= وقال الغزاليّ ـ رحمه الله ـ بعد أن أورد الحديث ـ: وفإن قيل: ألا قيس عليه الصوم والصلاة وكل ذلك دين من جهة الله ـ عزَّ وجلّ ـ ثابت في الذمة، وقد ظهر علة جواز القضاء بزعمكم ـ وهو كونه ديناً.

قلنا: لأنّه شبه بدين عرف من جهة الشرع تطرّق النيابة إلى أدائه، وعرف \_ أيضاً \_ أن الحج أيضاً \_ أن الحج أيضاً \_ أن الحج أيضاً \_ تتطرق النيابة في تبرئة الذمة عنهما فالأدلة المعرفة للجمع، والفرق في النيابة تخصص العلة بالحج، وتقطع عنه الصوم والصلاة، وليس في ذلك ابطال العلل \_ وفانظر شفاء الغليل (٤٥ \_ ٤٦).

هذا: وقد ذهب جمهور الفقهاء: إلى أن النيابة في الصوم لا تصح مطلقاً سواء أكان صوم رمضان أم صوم نذر. وذهب ابن عباس والليث وأبو ثور: إلى صحة النيابة في صوم النذر فقط وهسو المختسار لابن قدامسة. فانسظر المغني: (٣/٣) والأم: (٨٩/٢) والبداية: (٣/٣)، والبدائم: (٢/٣).

- (١) هذه الزيادة من ح.
- (۲) سقطت الزيادة من ل، آ، ي، ج.
  - (\*) آخر الورقة (١١٨) من س.
    - (٣) سقطت الزيادة من س.
- (٤) ساقط من س، ى؛ أو يقال في تقريره -: القياس مجمع على العمل به بين الصحابة، وكلما كان كذلك فهو حجة يجب العمل بمقتضاه: فالقياس حجّة يجب العمل بمقتضاه.

أما الصغرى فدليلها: أن القياس ثبت العمل به أو القول به من بعض الصحابة، ولم يظهر من أحد منهم إنكار، فهومجمع على العمل به بينهم أما ضغرى هذا الدليل فتتضمّن مقدمتين:

إحداهما: أنَّ بعض الصحابة دهب إلى العمل بالقياس.

أمَّا المقدِّمةُ الثانيةُ ـ فقد مرَّ تقريرُها في باب الإجماع .

وأمّا المقدِّمةُ الأولى (\*) ـ فالدليلُ عليها: أنَّ بعضَ الصحابةِ ذهبَ إلى العملِ بالقياسِ (١) والقول به، ولم يظهرُ من أحدٍ منهم الإنكارُ على ذلكَ، ومتى كانَ كذلكَ: كانَ الإجماعُ حاصلًا.

فهذه مقدِّمات ثلاث (۲):

# المقدمة الأولى (٣):

في بيانِ أنَّ بعضَ الصحابةِ ذهبَ إلى (\*) العملِ بالقياسِ والقُولِ به. والدليلُ عليه وجوه أربعةً.

## [الوجه(٤)] الأوّل:

ما روي عن عمرَ بنِ الخطّابِ \_ رضي الله عنه \_: أنّه كتنبَ إلى أبي موسى الأشعريّ في رسالتِهِ المشهورةِ «اعرف الأشباه والنظائرَ، وقس الأمورَ برأيك (\*) »؛ وهذا صريح في المقصود.

والثانية: أنّه لم ينكر عليه أحد من الباقين. وكبراه مقدمة، فهذه ثلاث مقدمات تتوقف
 صحة الصغرى على إثباتها والكبرى مقدمة: فيكون مجموع ما تتوقف صحة دليل الإجماع.
 عليه أربع مقدمات. وسيتكلم الإمام المصنف على كل مقدمة من هذه المقدمات الأربع.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٢) من جـ.

<sup>(</sup>١) في جه، ي: وأوي.

<sup>(</sup>٢) لفظ ما عداح، جـ: ﴿ثَلَاثُهُۥ

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۸۷) من آ.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من آ.

 <sup>(</sup>٥) هذه جزء من خطاب عمر ـ رضي الله عنه ـ الذي يعتبر منهجاً في آداب القضاء وقد أخرجه البيهةي في السنن الكبرى: (١٣٥/١٠)، وجامع بيان العلم: (٢٦/٢)، والفقيه: (١٠/١)، وإعلام الموقعين: (١/٨٥ ـ ٨٦) ثم شرحه شرحاً مليئاً بالفوائد استغرق بقية إلى الجرء الأول و(١٨٢) صفحة من الجرء الشاني، وأدب القاضي: (١/١٣٤)، ١٧٤)، =

## الوجه الثاني:

أنّهم صرّحوا بالتشبيه؛ لأنّه روي عن ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ أنّه أنكرَ على زيدٍ قولَه: «الجدُّ لا يحجبُ الإِخوةَ» فقال: «أَلا يتَّقي اللهَ زيدُ بن ثابتٍ يجعُل ابنَ الابن ابناً، ولا يجعلُ أَبَ الأَب أَباً(١٠)»؟.

ومعلوم أنَّه ليسَ مرادة تسمية الجدِّ وأباً»؛ لأنَّ ابن عبَّاس ـ رضي الله عنهما

يـ والمحتّى: (٣٩٣/٩) وانظر هامش الجزء الخامس، ص ٣٨ من هذا الجزء من هذا الكتاب.

(١) زاد في غيري: «لا» فصارت: وألا لا يتقي»، وهو الموافق لمعظم الروايات الواردة في كتب الأصوليِّين، ورفعها هو الموافق للفظ أبي عمر. الآتي وبهذا اللفظ أو قريب منه لم أعشر على هذا الأشر في كتاب الفرائض من سنن البيهقي كما أشار إلى ذلك كثير من الأصوليّين، فانظر: (١٠/٦ ـ ٢٦٣) منه. كما لم أجده في مظانّه من كتب الآثار ـ التي استطعت الرجوع اليها، ولكني وجدت قول ابن عباس في الجد ..: «هو أب، فانظر مصنف عبد الرزاق \_ الحديث: (١٩٠٥٤، و١٩٠٥، و١٩٠٥)، ونحوه في سنن البيهقي: (٦/ ٢٤٦)، كما وجدت ما روي عن زيد بن ثابت ـ من أنه يجعله أخاً، ولذلك يقاسم الإخوة في النصف أيضاً \_: (١٩٠٥٨، ١٩٠٥٩ و١٩٠٦٣)، ونحوه في السنن: (٢٤٩/٦). وقد أورد الأثر بلفظ قريب من لفظ المخطوط ابن عبد البرفي جامع بيان العلم: (١٠٧/٢) حيث ورد ويدون إسناد قوله: وليتق الله زيد أيجعل ولد الولد بمنزلة الولد، ولا يجعل أب الأب بمنزلة الأب؟ إن شاء باهلته عند الحجر الأسودي، وقد ورد ذكر المباهلة دون ذكر زيد في المصنف والحديث (١٩٠٧٤) وفي سن الدارمي: (٣٥٦/٢)، وراجع المعرفة خلاصة مذاهب العلماء في توريث الجدد مع الإخدوة حاشية الجزء السرابع ١٢٨ـ١٢٨ من كتابنها هذا. وينبغي أن لا يحمل \_ هذا الذي روي عن ابن عباس في زيد \_ على ظاهره \_ فيما لو صح \_ فإنهما كليهما \_ من أصحاب رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلَّم \_ الذين وصفوا بالنص القاطع بأنَّهم «رُحَمَاءُ بينهُمْ» فلا يقدح في ذلك مثل هذه الروايات. والثابت عن ابن عباس قوله حين توفى زيد: «هكذا يذهب العلم». انظر إعلام الموقعين: (١٨/١) وفي رواية البيهقي: همكذا ذهاب العلم، لقد دفن اليوم علم كثيره: السنن: (٢١١/٦)، ولقد أخذ ابن عباس بركاب زيد فقال له زيد: «تنحّ يا ابن عم رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_، فقال: ﴿إِنَّا هَكَذَا نفعل بكبراثنا وعلمائنا» المرجع نفسه. فرضي الله عن أصحاب رسوله أجمعين.

- لا يذهبُ عليه (١) مع تقدِّمه - في اللّغة -: أنّ الجدَّ لا يسمَّى وأباً عقيقةً و ألا ترى أنّه ينفي عنه هذا الاسمَ - فيقالُ: «إنّه ليسَ أباً للميَّتِ، ولكنَّهُ جدَّه؟ فلم يبقَ إلاّ أنّ مراده (١) أنّ الجدَّ بمنزلةِ الأبِ - في [حجبه (٣)] الإخوة : كما أنّ ابنَ الابن بمنزلةِ الابن بمنزلةِ الابن وفي حجبهم (٤)].

وعن علي وزيد أنهما شَبَهاهما بغصني شجرة (\*)، وجدولي نهرٍ فعرفا (٥) بذلك قربهما من الميتِ، ثمّ شرّكا بينهما في الميراث (٦).

## الوجه الثالث:

أَنَّهُمُ اختلفُوا في كثير من المسائل، وقالوا فيها أقوالاً ولا يمكنُ أن تكونَ تلكَ الأقوالُ إلا عن [الـ(٧)] ـقياس.

واعلم أنَّ الأصوليّينَ أكثروا من تلك المسائل إلا أنَّ أظهرهَا أربع (^). الحداها:

مسألة «الحرام» فإنَّهُم قالوا فيها خمسة أقوال: فنقلَ (١) عن علَّي وزيدٍ وأبن

<sup>(</sup>١) كذا في ل، ي، ولفظ غيرهما: «إليه».

<sup>(</sup>۲) زاد في ي: «هوي». (۳) لم ترد في ي.

<sup>(</sup>٤) في ح، ي: «حجية».

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٥٧) من ى.
 (٥) لفظ ل، ى: «فعرفوا».

<sup>(</sup>٦) وتشبيه الإمام علميّ ـ كرّم الله وجهه ـ الجد وُالاخوة بسيل سال فانشعبت منه شغبة ثم انشعبت منه شعبتان تجده في سنن البيهقي: (٣٤٧/٦) و٧٤٨).

وأما تشبيه زيد بن ثابت ـ رضي الله عنه ـ لهم بالغصن من الشجرة فانظره في المرجع نفسه ايضاً، وانظر التشبيهين ـ أيضاً ـ في مصنف عبد الرزاق: (١٩٠٥٨)، (١٩٠٥٨)، وإعلام الموقعين: (١٩٠٨).

<sup>(</sup>٧) لم ترد في ح، ى. والقصد من كل ما ذكر في هذا الوجه إثبات وقوع الخلاف بين الصحابة في هذه المسائل للدلالة على أن هذا الخلاف بناء على القياس فلو كان نصَّ لرجعوا إليه، ولما لم يحدث واستمر الخلاف؛ كان ذلك دليلًا على أخذهم بالقياس.

<sup>(</sup>٨) في ج، آ: «أربعة أوجه».(٩) لفظ ى: «فروى».

عمر - رضى الله عنهم - أنَّهُ في حكم (١) التطليقاتِ الثلاثِ.

وعن ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_ أنَّهُ في حكم ِ التطليقةِ الواحدة، إمَّا بائنة أو رجعيّة \_ على اختلاف بينهم.

وعن أبي بكرٍ وعمرَ وعائشة ـ رضي الله عنهم ـ: أنَّه يمين تلزمُ (٢) فيه الكفَّارة .

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنه ـ أنّه في حكم (٣) الظهار.

وعن مسروق ـ رحمه الله ـ: أنَّه ليسَ بشيءٍ، لأنَّه تحريمٌ لما أحلَّهُ اللهُ ـ تعالى ـ فصارَ كما لو قالَ: «هذا الطعامُ عليَّ حرامٌ».

والمرتضى روى هذا القولَ عن عليٌّ (١)\_ رضي الله عنه.

#### وثانيتها:

أنُّهم اختلفوا في الجدِّ معَ الإخوةِ: فبعضهُم ورَّثَ الجدُّ مع الإِخوةِ. وبعضهُم أنكرَ ذلكَ.

والأوُّلونَ اختلفوا: فمنهم من قالَ: «إنَّه يقاسمُ الإِخوةَ ما كانت (٥) المقاسمةُ

<sup>(</sup>١) عبارة ي: «أنهم حكموا في».

<sup>(</sup>۲) كذا في ى، ولفظ غيرها: «تلزمه».

<sup>(</sup>٣) عبارة ي: «حكم بالظهار».

<sup>(</sup>٤) مذاهب العلماء من الصحابة ومن بعدهم في هذه المسألة كثيرة أوصلها بعضهم إلى اثني عشر مذهباً كابن حزم في المحلى: (١٠/١٧٤) وما بعدها وبعضهم إلى خمسة عشر مذهباً كابن القيم في الإعلام: (٣/ ٦٤/٣ ـ ٧٧) فانظر تفاصيل هذه المذاهب وأدلة أصحابها فيما ذكرنا وفي فتح الباري: (٢٨٩/٩)، وأحكام القرآن للجصاص: (٣/ ٧٧٠٥)، ومصنف عبد الرزاق: (١١٣٥٠ ـ ١١٣٩١)، (٣/ ٣٩٣ ـ ٥٠٤) وسنن البيهقي: (٧/ ٥٠٣ ـ ٣٥٣)، والمغني: (٨/ ٤٠٠)، وفيل الأوطار: (٧/ ٥٠ ـ ٥٠) وعملة القالزيء: (٧/ ٢٠١) والمدونة: (٥/ ٧٥)، ومغني المحتاج: (٢٨٧/٥)، والتلخيص الحبير: (٣/ ٧١٠) وشرح صحيح مسلم للنووي: (١٠ / ٧٧ ـ ٧٧) ط المصرية.

<sup>(</sup>٥) ني ح: «ما دامت»،

خيراً لهُ من الثلثِ»، فأجراه مجرَى الأمّ، ولمّ ينقِصْ حقَّه عن حقِّها؛ لأنَّ له مِعَ الولادة تعصيباً.

ومنهم من قالَ: «إنَّهُ يقاسم الإِخوةَ ما كانت المقاسمةُ خيراً له من السدس » وأجراه مجرى الحدة (١) \_ في أن لا ينقص (١) حقُها من السدس .

### . وثالثتها :

اختلافُهم في مسألة «المشركة» - وهي: زوجُ وأمٌ وإخوةٌ لأم وإخوةٌ لأب وأم ؛ حكم عمرُ - رضي الله عنهُ - فيها بالنصف للزوج ، وبالسدس للأمْ ، وبالتلثِ للإخوةِ من الأب والأم شيئاً - فقالوا: «هبْ أَنَّ أَبانا كان حماراً ، ألسنا من أم واحدة؟ فشرك بينهم وبين الإخوة من الأمِّ في الثلث ")

### ورابعتها:

اختلافهم في «الخلع » هل يهدم من الطلاق شيئاً، أو(1) يبقى عدد الطلاق على ما كان(0).

فَفِي إحدى الروايتين عن عثمانَ \_ رضي الله عنه \_: أنَّه طلاقٌ. والرواية

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «الجدة»، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) في ل، آ: (يتقصها).

<sup>(</sup>٣) راجع مذاهبهم في هذه المسألة في المغني: (٢١/٧) وما بعدها، وتفسير ابن كثير: (١/ ٤٦٠)، والقرطبي: (٩/ ٧٩)، وسنن البيهقي: (٢ ٧٣٧)، وانظر مصنف عبد الرزاق: (١/ ٢٠٠٠)، والقرطبي: (١٩٠٠، ٢٠٠١)، ويداية المجتهد: (٢/ ٢٧٦) ط امبابي ١٣٨٦هـ. ولمعرفة مذهب الشافعية \_ خاصة \_ مغني المحتاج: (١٧/٣ \_ ١٨) وانظر الرحمة في اختلاف الأثمة (١٩٢٠).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٩) من س.

 <sup>(</sup>٤) لفظ ى: «أم» إ

<sup>(</sup>٥) كذا في ل، آ، ح، ولفظ غيرها: «كما كان».

الأخرى: أنَّهُ ليسَ بطلاقٍ. وهو محكيٌ عن ابن عبّاس (١) [و(٢)] إذا عرفتَ هذه المسائلَ \_ فنقولَ: إمَّا أن يكونَ ذهابُ كلِّ واحدٍ منهمَ إلى ما ذهب إليهِ، لا عن طريقٍ، أو عن طريقٍ،

والأوّل باطل(\*)

لأنَّ الـذهابَ إلى الحكم ، لا عن طريقٍ ـ باطلُ. فلو اتَّفقوا عليهِ كانوا مَّفقين على الباطل (٣) ، وأنَّه غير جائز.

وأمَّا إن ذهبوا إليها عن طريقٍ:

فذلك الطريق، إمّا أن يكون [هو(ع)] العقل \_ أو السمع \_:

والأوّل باطل(\*)

لأنَّ حكمَ العقلِ \_ في المسألةِ \_ شيءٌ واحدٌ، وهو البراءةُ الأصليَّةُ؛ وهذه أقاويلُ مختلفةٌ، أكثرُها يخالفُ حكمَ العقل .

[و(°)] أمّا الثاني ـ

فلا يخلو، إمَّا أن يكونَ ذلكَ الدليلُ نصَّأ أو غيرَه:

أمّا النصّ - فسواء (١) كانَ قولاً أو فعلاً، وسواء (١) كانَ جليًا أو خفيًا - فالقولُ به باطلٌ ؛ لأنّهم لو قالوا بتلك الأقاويل لنصّّ لأظهروهُ، ولو أظهروهُ لاشتهرَ، ولو اشتهرَ لنقلَ، ولو نقلَ لعرفَهُ الفقهاءُ والمحدّثونَ، ولمّا لم يكنْ كذلك: علمنا (٧) أنّهم لم يقولوا بتلكَ الأقاويل لأجل نصّّ (٨).

(\*) آخر الزرقة (٩٦) من ح. (٣) لفظ غير ح: والخطأه.

(٤) هذه الزيانة من ي.

(ع) معه مریت من ی. (ه) لم ترد الواو فی آ. (۲) زاد فر می: ۱۵ن».

(٧) في ح، ص، س: «عرفنا».

(\*) آخر الورقة (٩٣) من جـ.

(٦) زاد في ى: «إن» في الموضعين.

(٨) لفظ س، آ، ل: والنص».

<sup>(</sup>۱) راجع المغني: (۱۸۰/۸) ورحمة الأمة: (۲۱۵)، والبداية (۷۰/۷)، ونيل الأوطار: (۳۸/۷)، والمحلى: (۲۳۹/۱۰)، وتفسير ابن كثير: (۲۷٦/۱)، والمصنّف الأحاديث: (۱۱۷٤۷) وما بعدها). والسنن الكبرى: (۳۱٦/۷)، والقرطبي: (۳۱۳/۳).

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح.

[و(1)] إنَّما قلنا: إنَّهم لو قالوا بتلكَ الأقاويل لـ[أجل(٢)] نصّ للظهروه: لأنَّا نعلمُ [بالضرورة (٣)] أنَّهُ كانَ من عادتهم إعظامٌ نصوص الرسول له صلى الله عليه وسلم له واستعظامٌ مخالفتها حتَّى نقلوا منها ما لا يتعلَّق (١) به حكمٌ: كقوله عليه الصّلاة والسلام: «نعمَ الإدامُ الخلُّ (٥)».

(\*)وكانَ من عادتِهم - أيضاً - التفحُّصُ عن نصوصِ الرسول \_ عليه الصلاة والسلام - والحثُّ على نقلها إليهم ليتمسكُوا بها - إن كانت موافقةً لمذاهبهم، أو ليرجعوا عن مذاهبهم - إن كانت مخالفةً لها ؛ وليسَ يجوزُ فيمن هذه عادته (١) أن يحكمَ في قضيَّةٍ بحكم لنصَّ ، ثم يسكتُ عن ذكرِ ذلكَ النصَّ ، وذلكَ معلومً بالصُرورة .

ويهذا الطريق ثبتت (٧) المقدِّمةُ الثانية \_ وهي قولنا: «لو أطهرَ النصَّ \_ لاشتهرَ ولو اشتهرَ لَنُقِلَ، ولو نُقلَ لعرَفهُ الفقهاءُ والمحدِّثونَ».

وأمّا أنَّ ذلكَ لم ينقل - فلأنّا (^) بعد البحث النامِّ، والطلب الشديد، والمخالطة للفقهاء والمحدّثينَ ما وجدنا في ذلكَ ما يدلُّ على نقِلها [وذلكَ يدلُّ على عدمها (^)].

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في آ، ل، س.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ل، آ، ح. (٤) في ح: «بها».

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح، بهذا اللفظ أخرجه مسلم وأصحاب السنن الأربعة وأحمد في المسند عن جابر، ومسلم والترمذي عن عائشة، وبزيادة: «اللهم بارك لنا في الخلِّ فإنه كان إدام الأنبياء قبلي ولم يقفر بيت فيه خلِّه. على ما في الفتح الكبير: (٣٣/٣)، والجامع الصغير: (٣٠/٣)، وانظر قصة الحديث في الكشف: (٢٨٧٥) (٤٤٣/١) والمقاصد: (٣٥٧٥)، ص (٤٤٧).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٨) من آ.

<sup>(</sup>٦) لفظ ي: دحالته. (٧) في ي، آ: «تثبت،

 <sup>(</sup>٨) كذا في ح، آ، ولفظ غيرهما: «فلأنّ».

<sup>(</sup>٩) انفردت بهذه الزيادة ح.

فَتُبِتَ: أَنَّهُمْ لَمْ يَقُولُوا بِتَلَكَ الْأَقَاوِيلِ لِأَجِلُ نَصَّ؛ وإذا بَطْلَ ذَلَكَ: ثَبِتَ أَنَّهُ لأجل القياس .

### الوجه الرابع:

نقلَ عن الصحابةِ القولُ بالرأي ، والرأي هو القياسُ.

[و(1)] إنَّما قلنا: إنَّهم قالوا بالرأي ـ الأنَّه(٢) روي عن أبي بكر: أنَّه قالَ في الكلالة: «أُقولُ فيها برأيي(٢)».

وفي الجنين لمَّا سمع الحديث: «لولا هذا لقضَّينًا فيهِ برأينًا(٤)».

وقول عثمان لعمر \_ رضي الله عنهما(\*) \_ في بعض الأحكام: «إن اتَّبعتَ رأيَكَ فرأيُكَ رشيدٌ، وإن تَتَّبع رأيَ من قبلك فنعمَ ذو الرأي كان(٥)».

وعن عليّ ـ رضي الله عنه ـ: «اجتمعَ رأيي ورأيُ عمرَ في أُمَّ الولدِ على أَنْ لا تباعَ، وقد رأيتُ ـ الآن ـ بيعَهُنَّ (٦)».

وعن ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_ في قصَّة ﴿ بَرُوعَ ﴾ : ﴿ أُقُولُ فيها برأيي (٧) » .

وإنّما قلنا: «إنَّ الرأيَ عبارةٌ عن القياسِ » (^): لأنّهُ يقالُ للإنسانِ: «أقلت هذا برأيكَ، أم بالنصّ »؟ \_ فيجعل أحدهما في مقابلةِ الآخر \_؛ وذلك (^) يدل على

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) في غير ح : دورد، .

 <sup>(</sup>٣) انظر هذا الأثر في تأويل مختلف الحديث ص(٢)، وجامع بيان العلم: (١/١٥)،
 وأدب القاضي: (١/٧٩)، وإعلام الموقعين: (١/٤٤)، وسنن البيهقي: (٢٢٣/٦).

<sup>(</sup>٤) انظر تخريجه في الجزء الرابع، ص ٣٧٠، من كتابنا هذا.

<sup>(</sup>ه) آخر الورقة (٩٠) من ل.

<sup>(</sup>٥) الأثر في مصنف عبد الرزاق: (١٩٠٥١، و١٩٠٥) في مسألة الجدّ، وانظر سنن الدارميّ: (٢/٤/٣).

<sup>(</sup>٦) انظر: الجزء الرابع، ص ١٣٥، من كتابنا هذا.

<sup>(</sup>٧) انظر: الجزء الرابع، ص ٣٨١، من كتابنا هذا.

<sup>(</sup>A) لفظ ح: ووهو». (٩) زاد في ي: «أن».

أنَّ الرأي لا يتناولُ الاستدلالَ الله النصِّ، سواءً (١) كانَ جليًّا أو خفيًّا (٢).

فَثِبَ بِهِذِهِ الوجوهِ [الأربعةِ]: أنَّ بعضَ الصحابةِ ذهبَ إلى القولِ بالقياسِ والعمل بهِ .

[و(")] أما المقدِّمةُ الثانيةُ \_ وهي: أنَّهُ لم يوجدُ من أحدِهم إنكارُ أصلِ القياسِ \_ فلأنَّ القياسَ أصلِّ عظيم في الشرع : نفياً وإثباتاً، فلو أنكر لل القياسِ حلكانَ ذلكَ الإنكار \_ أولى بالنقلِ من اختلافِهم في مسألةِ «الحرام » و«الجدّ»(")؛ ولو نُقِل \_ لاشتهر، ولوصلَ إلينا، فلمّا لم يصلُ إلينا: علمنا أنَّه لم يوجدٌ.

وتقريرُ مقدِّماتِ هذا الكلام ما تقدُّم مثله() في المقدِّمةِ الأولى .

# [و<sup>(٥)</sup>] أما المقدِّمةُ الثالثة \_ وهي :

أَنَّهُ لَمَّا قَالَ بِالقَيَاسِ بِعَضِهُم، ولم يَنكِرُه أَحدٌ منهم، فقد انعقدَ الإجماعُ! على صحَّتِهِ ـ فالدليلُ عليهِ: أنّ سكوتهم إمَّا أن يقالَ: إنَّه كانَ عن الخوفِ.

أو عن الرَّضا:

# والأوَّلُ باطلُ:

لأنَّا نعلمُ من حالِ الصحابةِ شدَّةَ انقيادهم (١) للحق(١)، لا سيَّما فيما لا

<sup>(</sup>١) الحق أن الرأي أعمَّ من القياس، والقياس أخصَّ منه، وسيأتي مزيد ايضاح لهذا. في كلام المصنف، ولكن المعترض أراد اعتبارهما مترادفين ليسلم له دليل صغراه، لأنه يريد أن يقول: «إن الصحابة قالوا هذه الأقاويل لغير نص، وما دام الأمر كذلك فقد ثبت أنّه لأجل قياس، إذ لا واسطة».

 <sup>(</sup>۲) هذه الزيادة من ي.
 (۳) لفظ ح: «وهو».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٠) من س.

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: «قبله». إ (٥) هذه الزيادة من جا، ي.

<sup>(</sup>٦) لفظ ل: «ايثارهم»، وكلاهما صحيح: فهم - رضوان الله عليهم - المنقادون للحق المؤثرون له».

<sup>(</sup>٧) في ي: «إلى الحق»,

يتعلَّقُ بهِ رِغبةً ولا رهبةً في العاجلِ أصلاً؛ وذلك يمنعُ من حملِ السكوتِ على الخوفِ.

## وأيضاً:

فلأنَّ بعضهم خالف البعض \_ في المسائل التي حكيناها \_ ولو كانَ \_ هناكَ \_ خوفٌ يمنعُهم من إظهار (\*) ما في قلوبهم \_ لما وقع ذلك .

فَتُبِتَ أَنَّ سَكُوتُهُم كَانَ عَنِ الرَضا؛ وَذَلْكَ يُوجِبُ كُونَ القياسِ حَجَّةً؛ وإلاّ لكانوا مجمعينَ على الخطأِ، وأنَّهُ غيرُ جائزٍ.

(١) هذا تحرير (٩) (١) الأدلّة (١).

فإن قيل: لا نسلّمُ ذهابَ أحدٍ من الصحابةِ إلى القول بالقياس ؛ والوجوهُ الأربعةُ المذكورةُ لا يزيدُ رواتُها على المائةِ والمائتين، وذلك لا يفيدُ القطعُ بالصحّةِ؛ لاحتمال تواطؤ هذا القدر على الكذب، كيف والأحاديثُ الّتي يتمسّكُ بها أهلُ الزمانِ - في المسائل الفقهيَّةِ مشهورةٌ - فيما بين الأمّةِ -، إلا أن روايتها - في الأصل - لمّا انتهتْ إلى الواحدِ والإثنينِ - لا جرم - لم نقطعُ به: فكذا ها هنا.

فإن قلت: الأمُّةُ - في هذه الروايات - على قولين:

منهم من قبلها، واعترف بدلالتِها على القياس.

ومنهم من اشتغلَ بتأويلِها؛ وذلك يدلُّ (٤) على اتَّفاقهِم على قبولِها.

قلت: قد مرَّ غير مرَّةٍ أنَّ هذا الطريقَ لا يفيدُ الجزمَ بصحَّتِها.

سلّمنا: صحّة هذه السروايات، لكن لإ نسلّم دلالتها على ذهابِهم إلى القول بالقياس والعمل به.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٥) من ي.

<sup>(</sup>۱) زاد فی آ: «ؤ».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٤) من جـ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٧) من ح.

<sup>َ (</sup>٢) زاد في س، جـ: «هذه».

<sup>(</sup>٣) لفظى: والدلالة،

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: (يقتضي).

## [و(1)] أمَّا الوجهُ الأوَّلُ:

وهو قول عمرَ ـ :رضي الله عنه ـ «اعرِف الأشباهَ والنظائرَ، وقِس ِ الأُمورَ برأيك».

[قلنا: التمسُّكِ إمَّا أَنْ يكونَ بقولِهِ: «اعرف الأشباهَ والنظائرَ» أو بقوله: «قِس الْأُمورُ برأيك»(\*)].

أمَّا الأوَّلُ - فلا حَجَّةَ فيه؛ لأنَّ الله - تعالى - لمَّا نصّ [على (٣)] حكم كلُّ جنس ونوع : وجبَ على المستدلِّ معرفةُ الأشباهِ [والنظائر(٤)] لئلاً يخرجَ منهُ مَا هو من جنسِهِ، ولا يدخلَ فيه ما هو من [غير(٥)] جنسِه . وقد يشتبهُ الشيءُ بالشيءِ فلا بدُّ من التأمُّل (٥) الكثير ليعرفَ أنَّهُ من جنسِه ، أو من غير جنسِه .

وأمّا الثاني \_ وهو قولُهُ: «قِس الأمورَ برأيكَ»: \_ فلا يدلُّ \_ أيضاً \_ على الغرض ؛ لأنَّ القياسَ \_ في أصل اللَّغة \_: عبارةً عن التسوية ، فقوله: «قِس الأمورَ برأيكَ» معناه: اعرض الأشياء على فكرتك [وتأمَّلك (٢)]؛ لأنَّ التفكّر (٢) في الشيء لا معنى له إلا استحضارَ علوم أو ظنونِ [ليتوصَّل بها إلى تحصيل علوم أو ظنونِ (ليتوصَّل بها إلى تحصيل علوم أو ظنونِ (١)]، فالمتفكِّرُ كأنَّهُ يريدُ التسوية بينَ المطلوبِ المجهول ، وبينَ المقدَّماتِ المعلومة ، ليصير (٩) المجهول معلوماً.

وهذا التأويل متعينًا؛ لأنَّ الرأي \_ هو الرويَّة، فقوله «قِس الأمورَ برأيك» \_ معناه: سوّ الأشياء برويَّتِك، وتسويةُ الأشياء بالرويةً ليستْ إلا ما ذكرْنَا، فيرجعُ حاصلُ الأمر إلى أنَّهُ أمِرَهُ بانُ لا يحكمَ بمجرَّدِ التشهّي والتمنَّي: بل بالاستدلال

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح.

 <sup>(</sup>۲) ما بين المعقوفتين ساقط من آ.

<sup>(</sup>٤) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۸۹) من آ. ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ لَم تَرِدِ الزِّي

<sup>(</sup>٧) كذا في ح، ولفظ غيرها: «الفكر».

<sup>(</sup>٨) ما بين المعقوفتين سقط من ي.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ح.

<sup>(</sup>٥) سقطت الزيادة من ى.

<sup>(</sup>۲) لم ترد الزيادة في ي.

والنظر، وذلكَ ليسَ من القياس الشرعيِّ في شيءٍ.

سلّمنا: أنَّ المرادَ منهُ الأمرُ بتشبيهِ الفرع بالأصل ، لكن يحتملُ أن يكونَ المرادُ التشبيهَ (\*) \_ في ثبوتِ ذلكَ الحكم (١) \_ وأن يكونَ المرادُ منه (\*) التسويةُ (١) \_ في أنَّهُ كما لا يثبتُ حكمُ الأصل إلاّ بالنصّ : فكذا حكمُ الفرع لا يثبتُ إلاّ بالنصّ ، فلم قلت : [إنَّ (\*)] الاحتمالَ الأوّلَ أولى [من الثاني (١)]؟

 $[e^{(9)}]$  أمَّا الوجه الثاني \_ وهو تشبيهُ ابن عبَّاس ِ .

قلنا: لم قلتَ إنَّ المرادَ إنَّهُ (٦) جمعَ بينَ الأمرينِ بعلَّةٍ قياسيَّةٍ ؟ ولمَ لا [يجوزُ أَنَّ] يكونَ ذلكَ لأجل انَّهُ كما سمَّى (٧) النافلةَ بالابنِ مجازاً، واكتفى بهذا الاسم المجازيّ في اندارج «النافلةِ» تحت عموم قولهِ تعالى: ﴿يُوصِيكُمُ آللهُ في أَوْلَــٰدِكُمْ ﴾ (٨)؟

[وكذلك سمّى الجدّ أباً مجازاً حتى يكفي هذا في اندراجِهِ تحتّ عُموم ِ قولِهِ تعالى: ﴿وَوَرِثُهُ أَبُواهُ﴾(٩)].

والذي يؤكد هذا الاحتمال: أنَّ ابن عبَّاسٍ نسبَ (زيداً إلى مفارقةِ التقوى،

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩١) من ل.

<sup>(</sup>١) لفظ ح: والجزء،

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢١) من س.

 <sup>(</sup>۲) لفظ ی: «التشبیه»، وهو وهم.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في آ. (٣) لم ترد الزيادة في ح.

<sup>(</sup>۵) هذه الزيادة من ح، ی.

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، آ، ل، وفي النسخ الأخرى: «به».

<sup>(</sup>۷) في ح∶ (يسمَّى).

 <sup>(</sup>٨) الآية (١١) من سورة النساء، وقد أبدلت في ل بقوله تعالى: ﴿وورثه أبواه﴾ وهي جزء من الآية وموضع الشاهد فيها.

<sup>(</sup>٩) سقط ما بين المعقوفتين من ل. وقوله: «وكذلك سمّى الجدّ أباً مجازاً» في ح: «وكذا الجد يسمّى أبا مجازاً».

وتارك (١) القياس لا يكونُ كذلك، بل تاركُ النصِّ يكونُ كذلك؛ وإنَّما يكونُ زيدٌ تاركاً للنصِّ (٢) لو كانَ الأمرُ على ما قلنا.

[و(")] أمَّا الوجه الثالث - فالكلامُ عليه:

أنَّهُ لَمَ لا يجوزُ أن يقالَ: إنَّ ذهابَ كلِّ واحدٍ إلى ما ذهبَ إليهِ ـ في تلكَ

(١) هذه العبارة أبدلت في ل بقوله: «تحت عموم قوله يوصيكم وكذلك سمّى»، وهو خطأ ظاهر. وقد علمت أن ابن عباس ما نسب زيداً إلى مفارقة التقوى، وعفا الله عن الأصوليّين كثيراً ما تدفعهم الرغبة في تقرير الدليل أو دفعه إلى الوقوع فيما لا ينبغي الوقوع فيه.

هذا وقد روى البيهةيّ عن ابن عباس قوله: «الجدّ أب، ولو علمت الجنّ أنّ في الناس جدوداً ما قالوا: ﴿تَعَالَى جَدُّ رَبُنَا﴾ الآية (٣ من سورة الجن) وقرأ سفيان: ﴿يَسَبَتِي ءَادَمَ﴾ الآية (٣٦) من سورة الأعراف ﴿وَٱتَّبَعْتُ مِلْةَ ءَابَآئِي﴾ الآية (٣٨) من سورة يوسف.

وروي عنه \_ أيضاً \_ أن رجلًا جاء اليه فقال له: «كيف تقول في الجدّ؟ قال: «إنّه لا جدّ؛ أُ أيّ أب لك أكبر؟». فسكت الرجل ولم يجبه (وكانه عيي عن جوابه) فقلت أنا: آدم؛ قال أفلاً تسمع إلى قول الله: ﴿ يَا بِنِي آدمَ﴾ ا هـ فانظر السنن الكبرى: (٢٤٦/٦).

وأما من حيث اللغة فهي مستعملة في الدلالة على الجدّة وفي الحظ والغنى كما أنها مستعملة في كلّ من أب الأب، وأب الأم وإن علا. والحكم في أنّها حقيقة في أيّ من هذه. المعاني، أو مجاز ـ نوع من التحكم لا دليل عليه. وانظر «جدّ» في التاج واللسان، والمصباح. وراجع الاشتقاق: (٥٠١).

وأما «الابن» ـ فأصله: »بَنَو»، ويطلق على ابن الابن وإن سفل مجازاً العرب تقول: «ابن بيّن البنوة»، انظر المراجع السابقة. في مادة «بنو».

وأما والنافلة على من والنَّفَل على الغنيمة ، ومنه النافلة في الصلاة ؛ لأنَّها زيادة على الفريضة .

ويقال لولد الولد: (نافلة) \_ أيضاً فكانّه زيادة على الولد بالنسبة لجدّه. انظر المراجع السابقة والاشتقاق: (٥٧) - ٦٩).

(۲) زادی: دماء.

(٣) هذه الزيادة من آ.

المسائل \_ كان لتمسُّكه (\*) بنصِّ ظنَّه دليلاً على قولهِ ، [سواء (٣)] أصابَ - في ذلكَ الظنَّ \_ أو أخطأً فيه؟!

قوله: «لو كانَ كذلكَ \_ لأظهروا ذلك النصّ، ولاشتهرَ، ولنقلَ، ولوصلَ إلينا، فلمَّا لم يصلُ إلينا \_ علمنا عدّمهُ».

قلنا: هذه المقدِّماتُ \_ بأسرها \_ ممنوعةً .

قوله: «علمنا بالضرورة شدّة تعظيمهم لنصوص الرسول عليه الصلاة والسلامُ ويمتنعُ ممَّن هذه حاله أن يحكم بحكم لأجل نصَّ ثم إنّه لا يذكرُهُ».

قلنا: [لا نسلِّمُ (٢)] أنَّ شدة تعظيمهم للنصِّ يقتضي اظهارَ النصِّ الَّذي الأجله ذهبوا (٩) إلى ذلك القول:

## سانهُ:

أنَّ شدَّةَ التعظيم إنَّما تقتضي إظهارَ النصِّ عندَ الحاجةِ إلى إظهارهِ ، وهم ما احتاجوا إليه ؛ لأنَّ الحاجة إمَّا أن تكونَ عند المناظر [ق<sup>(٣)</sup>] أو مع المستفتي .

والأوّل باطلُ؛ لأنهم لم يجتمعوا في محفل لأجل المناظرة - في تلكَ المسائل - وما كانتُ عادتُهم جاريةً بالاجتماع على المناظراتِ والمجادلاتِ. وأمّا المستفتى - فلا فائدة من (٤) ذكر الدليل معه.

سلمنا: أنَّ شدَّة تعظميهم للنصِّ \_ تقتضي إظهارَ النصَّ، ولكن بشرط أن يكونَ السامعُ \_ [بحيثُ(<sup>0</sup>)] يمكنهُ الانتفاعُ به، ولم يوجد هذا الشرطُ \_ هناك \_ لأنَّهُ إذا روَى ذلك النصَّ : كانَ ذلك [النصُّ (<sup>1</sup>)] خبرَ واحدٍ \_ في حقَّ السامع ، وخبرُ الواحدِ ليس بحجَّةٍ : فلا فائدةَ \_ إذن \_ في إظهارِ هذا النصِّ (<sup>9</sup>) \_ .

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٣٢) من ص.
 (١) لم ترد الزيادة في ى.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ح.

<sup>(</sup>**\***) آخر الورقة (٩٥) من جه. (٣) لم ترد التاء في آ.

<sup>(</sup>٤) كذا في آ، ي، وفي غيرهما: ولذكره. (٥) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من آ. (١) من ح.

سلَّمنــا: أنَّــهُ يجبُ إظهارهُ(١)؛ ولكن إذا كانَ النصُّ(٦) جليًّا(٦) أو مطلقاً \_ سواء(٤) كانَ جليًّا أو خفيًّا؟

[الأوّلُ مسلّمُ (٥) والثاني ممنوعً] -

بيانه:

أنَّ الإنسانِ إنَّما يدعوه الداعي إلى إظهارِ دليل مِذهبِهِ، إذا كان ذلك الدليلُ ظاهراً قويًّا.

أمَّا إذا كَأَنَّ حَفيًّا له [عقد ٢٠] لا يدعوه الداعي إلى إظهاره .

وبالجملة - فأنتم المستدلُّونَ (٧) فعليكم إقامةُ الدلالةِ على أنَّهُ يجبُ إظهارُهُ - سواء (٨) كانَ قويًا أو ضعيفاً .

سلَّمنا: ما ذكرتمُوه؛ لكن نعارضُهُ \_ فنقول: لو كانَ ذهابُهم إلى مذاهبِهمَ لأجلِ القياس \_ لوجبِ عليهم إظهارُهُ، ولكن لم ينقل عن أحدٍ من الصحابة \_ القياسُ الَّذي لأجلِهِ ذهبَ إلى ما ذهبَ إليهِ.

فإنّ قلت: الفرقُ أنَّ القياسَ [لا يجب (٢٠] اتَّباعُ العالم فيه، والنصُّ يجبُ اتَّباعُهُ فيه.

قلتُ: القياسُ إذا كانَ ظاهراً جليًا (٥٠) \_ فلا نسلَّم أنَّه لا يجبُ الْأَتباعُ فيهِ، ولولا ذلكَ لما حسنت المناظرةُ [فيه [٢٠٠] بين القائسين.

سلَّمنا: أنَّهم لو تمسَّكوًا بالنصوص ِ للطَّهروها، فلم قلتَ (١١) إنَّهم لو

<sup>(</sup>١) كذا في ح، ولفظ غيرها: «الإظهار».

<sup>(</sup>٢) لفظ آ، ي: دنصًاً.

<sup>(</sup>٣) في ى: «أم». (٤) عبارة ح: «سواء أكان».

<sup>(</sup>٥) في س، آ، ى: دم،ع، (٦) لم ترد الزيادة في ى.

<sup>(</sup>٧) كذا في ص، ح، ولفظ غيرهما: «تستدلُّون».

<sup>(</sup>٨) زاد في ي: دانه.

 <sup>(</sup>٩) سقطت من ی.
 (٩) آخر الورقة (٩٠) من آ.

<sup>(</sup>١٠) هذه الزيادة من ح. (١٠) لفظ ح: وقلتم، ..

أظهرُ وها (\*) \_ لاشتهر؟ فإنّ ذلكَ ليسَ من الوقائع ِ العظامِ \_ التي يمتنعُ أنْ لا تتوفر الدواعي على نقلِها.

فإن قلتَ: لمّا توفرَّتْ(١) دواعيهم على نقل مذاهبهم، مع أنَّهُ لا فائدةَ فيها على نقل مذاهبهم، مع أنَّهُ لا فائدةَ فيها على نقل تلكَ الأدلَّةِ، مع ما فيها من الفوائدِ كانَ أولى.

قلت: إنَّا لم نقل: إنَّ الأمورَ الَّتي لا تكونُ عظيمةً يمتنعُ نقلها حتى (٣) يكون ما ذكرتموه (٤) لازماً (٣) علينا، بل قلنا: إنَّهُ لا يجبُ نقلُها، ولا يمتنعُ أيضاً.

سلّمنا: أنّهُ من الوقائع العظيمة ، لكنْ لم قلت: [إنّه (٥)] يجبُ نقلُهُ والدليلُ عليه : أنّ معجزاتِ الرسولَ \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ على جلالة قدرِها ، وأمرَ الإقامة في الإفرادِ والتثنية \_ على نهاية ظهورها (١): لم ينقلُه إلّا الواحد والإثنانِ ، وإذا جازَ ذلك \_ فلِمَ لا يجوزُ أن لا ينقلهُ ذلكَ الواحدُ أيضاً ؟

سلَّمنا: أنَّها لو اشتهرت ـ لنقِلت، لكن لا نسلِّم أنَّها ما نقِلت.

قوله: «لو نقلتْ \_ لعرفناها».

قلنا: إمَّا أَن تدَّعيَ أَنَّ كل ما نقلَ عن الرسول \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ وجميع أصحابِه: فلا بدُّ وأَنْ تعلمه أنتَ، أو تدَّعيَ أَنَّهُ لا بدُّ وأَن يوجدَ في زمانكَ من يعلمُهُ!!

أمَّا الأوَّل - فلا يقولُ بهِ إنسانٌ سليمُ العقل .

وأمّا الثاني \_ فمسلّم [و $^{(Y)}$ ] لكن كيفَ عرفت أنّه ليسَ في زمانِكَ من يعلمُ تلكَ النصوصَ؟ فإنَّ كلّ أحدٍ إنّما يعلمُ حالَ نفسِهِ ، لا حال غيرهِ .

سلَّمنا: أنَّهُ لونقِلَ ل عرَفهُ كلُّ واحدٍ منًّا، لكن لا نسلِّمُ أنَّا لا نعرُفهُ: فلنتكلمُ

(١) لفظ ل: الم، وهو وهم.
 (٢) لفظ ل: «توقير».

(٣) زاد في ح: «لا».
 (٤) لفظ ى: «ذكرتموه».

(\*) آخر الورقة (٩٢) من ل. (٥) لم تود الزيادة في ح، آ.

(٦) لفظ، آ، ي: «ظهوره». (٧) لم ترد الواو في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۲۲) من س، و (۹۹) من ی.

في «مسألةِ الحرام» - فنقول: أمَّا من ذهب إلى كونه يميناً - فيحتملُ أنَّهُ إنَّما ذهبَ إلى كونه يميناً - فيحتملُ أنَّهُ إنَّما ذهبَ إليهِ: استدلالاً بقولِه تعالى: ﴿ يَسْأَيُّهَا ٱلنَّبِي لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلُ آللهُ لَكَ ﴾ (١) إلى قولِهِ ﴿ قَدْ فَرَضَ آللهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيَّمَ نِكُمْ ﴾ (١) وأنّه عليه الصلاة والسلام حرَّمَ على نفسِهِ ماريَّة القبطيّة (١) - فأنزَلَ الله - تعالى - هذه الآية، وسمّاهُ يميناً.

و(١) من ذهبَ إلى أنَّهُ لا اعتبارَ به \_ تمسَّك بقوله تعالى : ﴿ لَا تُحَرِّمُواْطَيُسِتِ مَا أَحَلَّ أَللَّهُ لَكُمْ ﴾ (٥) والنهيُ بدلُ على الفسادِ.

أو [بـ(١)] البراءة الأصليَّةِ.

ومن ذهبَ إلى أنَّهُ للطلقاتِ الشلاثِ \_ زعمَ أنَّهُ قد (٧) يجعلُ كنايةً عن الطلقاتِ الثلاثِ فوجبَ تنزيلةً على أعظم أحوالِهِ (٨) \_ وهو الطلقاتُ (٩) الثلاثُ ،

<sup>(</sup>١) الآية (١) من سورة التحريم.

<sup>(</sup>٢) الآية (٢) من سورة التحريم.

<sup>(</sup>٣) أما مارية القبطيّة مولاة رسول الله \_ فهي أم إبراهيم ابن رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ كان قد أهداها إليه المقوقس ملك الأسكندرية. انظر ذلك ونحوه في السمط (١٦٧ - ١٦٦) وطبقات ابن سعد: (٢١٧/٨ - ٢١٦). ولقد أحسن الإمام المصنف في تحوطه؛ إذ قال: «فيحتمل أنّه ذهب إليه . . . » ذلك لأن العلماء اختلفوا اختلافا كبيراً في سبب نزول قوله تعالى: ﴿لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ ﴾ ، وفي بيان الحلال الذي حرّمه رسول الله على نفسه \_ هل هو شرب العسل؟ ، أو تحريم وطأ جاريته \_ عليه الصلاة والسلام \_ ، أو هو الأمران معاً ، أو اعتزاله نساءه وامتناعه منهن جميعاً بعد ما حدث . انظر ذلك كله في فتح الباري : (١٠٣/ ٥ ، و ٢٢٣ - ٣٢٣) ، وتفسير القرطبي : (١٧/١/١ \_ ١٠٧٠) وابن كثير: (١٣٨٣ - ٣٨٩) . وتفسير الإمام المصنف : (٢٨٩ - ٤١٤) . وتفسير الإمام المصنف : (٢٨٩ - ٤١٤) .

<sup>(</sup>٤) زاد في ئي: «أمّا».

<sup>(</sup>۵) الآية (۸۷) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ح، س، ي، آ.

<sup>(</sup>٧) لفظ ي: (يحصل).

 <sup>(</sup>٨) لفظ ح: «حاله».
 (١٠) آخر الورقة (٩٦) من جه.

ثمَّ أدخله(١) تحتَ قولِهِ تعالى: ﴿إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَآءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدتِهِنَّ ﴾ (١). ومن ذهبَ إلى أنَّهُ للطلقةِ الواحدة \_ نزَّله على أقلِّ أحوالِه .

ومن جعلة «ظهاراً» \_ جعلة كناية عنه، والكنايات \_ في اللّغة \_ ليست عبارة عن القياس الشرعي .

[سلَّمنا أَنَّ قولَهم بتلكَ المذاهب \_ ليسَ للنصِّ، فلم قلتم: إنَّه لا بدَّ وأن يكون للقياس(٣) فما الدليلُ على نفى الواسطة؟

ثم إنّا نتبرَّع بذكرِ الوسائطِ (٤) منها: تنزيلُ اللَّفظِ على أقلَ المفهومات، أو على الأكثر.

ومنها: استصحاب الحال.

ومنها: المصالح المرسلة الخالية عن شهادة الأصول ِ.

ومنها: الاستقراء؛ والفرقُ بينه وبين القياس: أنَّ الاستقراءَ عبارة: عن إثباتِ الحكم في كلِّيِّ لثبوتهِ في بعض جزئيَّاتهِ، والقياسُ عبارةٌ: عن إثباتِهِ في جزئيَّ لأجل ثُبوتِهِ في جزئيَّ آخر.

ومنها: أَنَّه كَانَ مِن مَذْهِبِهِ \_ أَنَّ مَجَرَّدَ قُولِهِ حَجَّةً؛ ومَسْتَنَدُ (\*)ذَلَكَ الوهم \_ [الى الله عَلَى النَّهُ عَلَى النَّالُمُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّالُمُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّالِمُ عَلَى النَّامُ عَلَى النَّالِمُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّامُ عَلَى عَلَى النَّامُ عَلَى الْعَلَى عَلَى النَّامُ عَلَى النَّامُ عَلَى النَّامُ عَلَى النَ

### بيان الأول:

قولُهُ تعالى: ﴿ كُلُّ ٱلطُّعَامِ كَانَ حِلًّا لَّبَنِّي إِسْرَءِيلِ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَءيلُ عَلَىٰ

<sup>(</sup>١) لفظ ل: «أدخلت».

<sup>(</sup>٢) إلآية (١) من سورة الطلاق.

<sup>(</sup>٣) ساقط من ح، آ، ولفظ «قلتم» في ح: «قلت».

<sup>(</sup>٤) لفظ ل: «الواسطة».

<sup>(</sup>٥) كذا في س، ص، ى، جـ، ولفظ ل، آ: «يستند». ولفظ ح: «استند».

<sup>(</sup>٦) لم ترد الزيادة في ي.

نَفْسِهِ ﴾ (١) (٠): أضاف التحريم إليه.

## بيانُ الثاني:

قولة عليه الصلاة والسلام: «عُلَماءُ أمَّتي كأنبياءِ بني إسرائيلَ (١) فهذه الشبهة (١) الشبهة - تقتضي أن [يكون (١)] مجرَّدُ قول ِ العالم حجَّة ، فلعلَّ هذه الشبهة (١) خطرت ببالِهم.

ومنها الإجماع.

فإنْ قلتَ: حصولُ الإِجماع \_ في محلُّ الخلافِ \_ محالً.

قلتُ: المقصودُ من ذكرِ (°) الإجماع \_ بيانُ ثبوتِ الواسطةِ بينَ النصَّ والقياس في الجملةِ.

فهذا هو الكلام على الوجه الثالث.

[و(^)] أمَّا الموجه الرابع ـ وهو أنَّ الصحابة قالت(^) بالرأي ، والرأيُ هو القياسُ ـ فنقول: لا نسلُّمُ أنَّ الرأيَ ـ هو القياسُ؛ والدليلُ عليهِ وَجوهٌ: (^).

<sup>(</sup>١) الآية (٩٣) من بسورة آل عمران.

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (١٢٣) من س، و ٩٩ من ح.

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ السبخاريّ: قال شيخنا ومن قبله الدميري والزركشي: «إنّه لا أصل له» فانظر المقاصد (٢٠٢) ص (٢٨٦)، كذلك قال السيوطي عنه في الدرر فانظر كشف الخفا فانظر المقاصد (٨٣/٢)، ويبدو أن كثيراً من الأصوليين نقلوه مرفوعاً.

<sup>(</sup>۳) لم ترد في ي.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، وهو المناسب، ولفظ غيرها: «الحجّة».

<sup>(</sup>٥) لفظ ح: «ذكره».

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>V) لفظ آ، ي: «قالوا».

<sup>(</sup>A) كذا في ح، آ، ولفظ ل: «وجهان» ولفظ س، جـ، ص: «أمور»، وعبارة ل: «والذي يدل عليه وجهان».

#### الأوّل:

أَنَّه يقالُ: «رأى يرى رؤيةً ورأياً»، فدلَّ هذا على: أنَّه مرادفٌ للرؤيةِ(١): فإذا ثبتَ ذلك: وجب(\*) أنْ لا يكونَ حقيقةً في القياس ؛ دفعاً للاشتراك(٢).

ُ وإذا ثبتَ أنَّهُ ما كانَ ـ في أصلِ اللَّغةِ ـ للقياسِ : وجبَ أن لا يكونَ ـ في عرفِ الشَّرَع ـ له(٣)؛ لأنَّ النقلَّ خلافُ الأصل ِ.

### الثاني:

لو كانَ «الرأيُ» اسماً [للقياس(٤)] \_ لكانَ اللفظُ المشتقُّ منه دليلًا على

(١) أبدلت الفاء في ح بواو.

(ه) آخر الورقة (٩١) من آ.

(٢) الرأي \_ من الرؤية \_ وهي: إدراك المرئي، وذلك على أضرب: فمنها: الإدراك بنظر
 العين وما يجري مجراها، وهو: «الإدراك الحسيّ».

والثاني: الإدراك بطريق الوهم والتخيّل، وهو «الإدارك الحدسيّ».

والثالث: الإدراك بالتفكُّر، ومن قوله تعالى: ﴿ إِنِّي أَرَىٰ مَالاَ تَرَوْنَ ﴾ . ـ الأنفال ـ (٤٨) .

والرابع: الإدارك بالقلب والعقل.

وقال الجوهريّ: «ارتئآه ارتئاءًا» ـ افتعل من الرأي والتدبرّ. وقال ابن الأثير: هو: «افتعل» من رؤية القلب، أو من الرأي، ومعنى «ارتأى»: فكّر وتأنيّ.

ووالرأي»: الاعتقاد اسم، لا المصدر. كما في المحكم.

وقال الراغب - هو: اعتقاد النفس أحد النقيضين عن غلبة الظن، قال: وعلى هذا قوله عز وجلّ: ﴿يَرَوْنَهُم مُثْلَيْهِم رَأْيَ الْعَيْنِ﴾ - أي: يظنونهم بحسب مقتضى مشاهدة العين مثليهم. ويقول أهل الحديث; «أصحاب الرأي»، ويريدون «القياس». قال ابن الأثير، وغير أهل الحديث إذا قالوا: «فلان من أهل الرأي» - فإنّما يقصدون: أنّه يرى رأي الخوارج، ويقول بمذهبهم، ومنه قول الأزرق بن قيس: «وفينا رجل له رأي». فانظر مفردات الراغب (٢٠٨ - ٢٠١)، والتاج مادة «رأي» واللسان والصحاح والمختار والمصباح، وكتابنا في الاجتهاد ص(٢٠٠ - ٢١).

(٣) لفظ ي: «كذلك».

(٤) سقطت الزيادة من ل.

القياس (١)، وكانَ يجبُ أَنْ يكونَ قولُنا: «فلانُ يرىَ كذا» معناه: أَنَّهُ يقيسُ؛ ومعلومٌ أَنَّ ذلكُ باطلٌ: لأنَّ من يذهبُ إلى الرؤيةِ والصفاتِ وحلق الأعمال (٢). يجوزُ أن يحكيَ عن نفسِهِ: «إني أَرَى القولَ بهذهِ الأشياءِ»؛ وعمَّن يشارِكُهُ \_ في المذهب \_: «إنَّه يرىَ القولَ بها».

#### الثالث(°) (\*) ·

أنكم رويتُم عن أبي بكر-رضي الله عنه ـ أنَّهُ قالَ في الكلالةِ: «أَقُولُ فيها برأيي» ومعلومُ أنَّ تفسيرَ اللَّفظةِ اللغويّةِ لا يكونُ بالقياس .

فشت بهذه الوجوه الثلاثة: أنَّ «الرأي» ليسَ اسماً للقياس.

وأمَّا الَّذي تمسَّكتم به \_ من أنَّه يقال: «أقلتَ هذا عن رأيكَ، أو عن النصَّ»؟ (١٤)

قلنا: أقصى ما في الباب - أنْ يدلَّ هذا الاستعمالُ (٩) على أنَّ الرأي غيرُ النصّ، لكن من أينَ يكونَ قياساً. النصّ، لكن من أينَ يدلُّ على أنَّه لمّا كانَ غيرَ النصِّ - وجبَ أن يكونَ قياساً. بيانه:

أنّ النصَّ هو: اللفظُ الدالُّ على الحكم دلالةً ظاهرةً جليَّةً - فما لا يكون كذلك: لا يكون نصًا، فلا يلزمُ من كونِ الرأي خارجاً عن النصِّ - أن لا يكون [ذلك(١)] الاستدلالُ(١) لفظياً؛ لاحتمال أنَّه لما كان خفيًا - لا جرمَ - لا يُسمَّى بالنصِّ.

<sup>(</sup>١) لفظ ي: وفكان،

<sup>(</sup>٢) لفظ غيزح: «الأفعال».

<sup>(</sup>٣) أبدلت في ح بلفظ «قلت». (\*) آخر الورقة (٩٣) من ل:

 <sup>(</sup>٤) أخرج البيهقي في سننه أن ابن عباس أرسل إلى زيد بن ثابت (في أمر من أمور الفرائض أفتى به). : «أبكتاب الله قلت، أم برأيك»؟ فانظر: (٢٢٨/٦).

<sup>(</sup>٥) عبارة ي: «أن هذا الاستعمال يدلُ».

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ح، ي.

<sup>(</sup>٧) كذا في ص، خ، ولفظ غيرهما: «استدلالًا».

سلمنا: أنَّ مسمَّى «الرأي » ليسَ هو النصَّ، فلم قلتم(١): إنَّه هو القياس وما الدليلُ على هذا الحصر؟

فهـذا هو الكـلامُ المختصـرُ على الـوجوهِ الأربعةِ المذكورةِ - في تقريرِ المقدِّمة الأولى.

سلَّمنا: أنَّ بعضَ الصحابةِ قالَ بالقياسِ ، أو عملَ بهِ \_ فلم قلتَ (٢): إنَّ أحداً منهم ما أنكره؟!

قوله: «لو أنكروهُ لاشتهرَ، ولنقلَ، ولوصلَ إلينا».

قلنا: الكلامُ على هذه المقدِّماتِ قد مرَّ.

والذي نقولهُ \_ الآن \_: [إنّا(٣)] لا نسلَم أنّهُ ما وصلَ ذلك (\*) الإنكارُ إلينا؛ فإنّه نقلَ عنهم تارةً \_ إنكارُ الرأي، وأخرىَ إنكارُ القياس، وأخرى ذمَّ من أثبتَ الحكمَ لا بالكتاب والسنّةِ: روي عن أبي بكر \_ رضي الله عنه \_ [أنّه قال (\*)] «أيُّ سماءِ تظلّني، وأيُّ أرض ٍ تقلّني \_ إذا قلتُ (\*) في كتاب اللهِ برأيي (١) »؟

وعن عمر \_ رضي الله عنه \_: «إِيَّاكم وأصحابَ الرأي ، فإنَّهم أعداءُ السنن، أُعينُهم الأحاديثُ أَن يحفظُوها، فقالوا بالرأي \_ فضلُوا وأَضلُوا (٧).

<sup>(</sup>١) لفظح، آ: وقلته.

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، آ، ولفظ غيرهما: «قلتم».

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، آ، ي، ج.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٧) من ج.

<sup>(\*)</sup> آخِر الورقة (٦٠) من ي. (٤) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>a) كذا في ي، ولفظ غيرها: وحتى أقول».

 <sup>(</sup>٦) ورد هذا في تأويل مختلف الحديث ص(٢٠)، وجامع بيان العلم: (٣/٢٥)،
 وإعلام الموقعين: (٤/١٥)، وأدب القاضي: (٩٧٩/١)، ونقله أبو عمر عن علي - رضي
 الله عنه ـ أيضاً في الموضع نفسه.

 <sup>(</sup>٧) انظر هذا الأثر في إعلام الموقعين: (١/٤٥)، وجامع بيان العلم: (١٣٤/٢)،
 والفقيه: (١/١٨٠ ــ ١٨١)، وأدب القاضى: (١/١٨٥).

وعنه \_ رضي الله عنه \_ «إِيّاكُم والمكايلة » قيل: وما المكايلة ؟ قال: ﴿ وَالْمُعَالِسَةُ (١) ». (المقايسة (١) ».

وعن شريع قالَ كتبَ عمرُ بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ (وهو يومئذ من قبله قاض): اقض بما في كتاب الله \_ تعالَى \_ فإنْ جاءَكَ ما ليسَ في كتاب الله ، فاقض بما في سنَّة رسول الله \_ صلى الله عليه وسلَّم(\*) \_ فإن جاءَك ما ليسَ فيها ، فاقض بما أجمع عليه أهلُ العلم ، فإنْ لم تَجدُ ، فلا عليكَ أَنْ تقضى (٢) » .

وعن علي: «لو كانَ الدِّينُ يؤخذُ بالقياس ِ لكانَ باطنُ الخفِّ أُولَى بالمسح من ظاهره") ».

<sup>(</sup>١) أورد الخطيب عن مجاهد قوله: أنَّ عمر نهى عن المكايلة ، \_ يعني المقايسة فانظر الفقيه: (١٨٢/١)، كما رواه بلفظ \_ قال عمر: «إِيَّاك والمكايلة » \_ يعني المقايسة وأورده عن الشعبيّ بلفظ «إياكم والمقايسة » في: (١٨٣/١).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٤٤) من س.

<sup>(</sup>٢) شريح القاضي \_ هو: أبو أمية شريح بن الحارث بن قيس بن الجهم، تابعيّ أدرُك النبيّ \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ ولم يلقه، وهذا هو المشهور، وقيل: لقيه، وقد أورد الحافظ ابن حجر في الإصابة حديثاً يدلّ على لقائه رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ إذّ صح وقد استقضاه عمر وعثمان وعلي ومن بعدهم إلى أن استعفى أيام الحجاج وكان له \_ آنذاك \_ عشرون ومائة سنة: انظر الإصابة: (٣/ ١٤٦) الترجمة رقم (٣٨٨٠)، وبهامشها الاستيعاب: (٣/ ١٤٨)، وطبقات ابن سعد: (١ / ٩٠)، والبداية: (٣/ ٧٧)، و ٢ / ٣٢٥)، وتهذيب التهذيب: (٢ / ٣٠)، والمتذكرة: (١ / ٧٠).

وانظر كتاب سيدنا عمر \_ رضي الله عنه \_ إليه في سنن البيهقي: (١١٠/١٠، و١١٥) وفي لفظه احتلاف عن لقظ «المحصول»، وليس فيه عبارة: «فإن لم تجد فلا عليك أن تقضى».

وهو في الإحكام لابن حزم: (١٤٨/٧) كذلك، ونحوه في إعلام الموقعين: (١/ ٨٤)، وجامع بيان العلم: (٢/ ٥) والفقيه والمتفقه: (٢٠٠/١).

 <sup>(</sup>٣) أورده الخطيب البغدادي من كلام لسيدنا عمر \_ رضى الله عنه \_ بلفظ: «ولو كان =

وروي عنه: «من أراد ن يقتحم جراثيم جهنم فليقل في الجد برأيه (١٠)». وهذا \_ أيضا \_ يروى عن عمر رضى الله عنه.

وعن ابن عبّاس: «يَذْهبُ قرأؤكُمُ وصلحاُؤكم، ويتخذُ الناسُ رؤساءَ جهَّالاً يقيسون الأمور برأيهم(٢)».

وقال: «إذا قلتم \_ في دينكم \_ بالقياس ن أُحلَلْتُم كثيراً ممّا حرَّمَهُ الله، \_ تعالى \_ وحرَّمتُم كثيراً ممّا حلَّل الله (٣)».

<sup>=</sup> الرأي أولى من السنّة ـ لكان باطن الخف أُولَى بالمسح من ظاهرها». انظر الفقيه (١٨١/١)، ونقل نحوه ابن القيم عن عليّ ـ رضي الله عنه ـ في إعلام الموقعين: (١٨٥/٥). كما أخرجه أبو داود عن علي وفي آخره: «وقد رأيت رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ يمسح على ظاهر خفيه». انظر رقم (١٦٤/١)، (١١٤/١) وانظر (١٦٤) منه، وتيسير الوصول: (٩٤/٣)، وسبل السلام: (١٨/٥) وحسنّه، والدارية: (٣٦)، (١٨/١)، والتلخيص: (٨١/١) (١٦٠/١)، وصححه المصنف، ونقل عن النووي تضعيفه، والإحكام لابن حزم: (٢١٨).

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في سنته فانظر: (٣٤٦/٦) وهذا كما أخرجه عبد الرزاق من حديث علي \_ رضي الله عنه \_ فانظر المصنف: (١٩٠٤٨)، (٢٦٣/١٠)، وكذلك الدارميّ فانظر سننه (٢٥٣/٢).

<sup>(</sup>٢) بعض حديث صحيح، أو بعض معناه، أخرجه الشيخان، فانظر اللؤلؤ والمرجان: (٢/٣٨٣) كما أخرجه أحمد والنسائي والترمذيّ وابن ماجه. وانظر جامع بيان العلم: (١٤٩/١)، و٢/٣٣٧)، كما أخرجه الطبرانيّ في الأوسط على ما في الفتح الكبير: (١/١٥٣)، وانظر إعلام الموقعين: (١/١٥)، وانظر: الجزء الرابع. من كتابنا هذا. وأما لفظ المخطوط - كما هو فهو منقول - على أنه أثر مرويٌ عن ابن مسعود كما في جامع بيان العلم: (٢/٢٧)، ونحوه في الفقيه: (١/١٨١)، ومجمع الزوائد: (١/١٨٠)، وسنن ابن ماجه: (٢/٢١).

<sup>(</sup>٣) أورد الخطيب في الفقيه: (١٨٢/١) عن ابن مسعود وقوله: «إنكم إن عملتم في دينكم بالقياس أحللتم كثيراً مما حرّم عليكم، وحرّمتم كثيراً ممّا أحلّ لكم»، ونحوه ما نقله ابن عبد البر عن الشعبيّ. فانظر جامع بيان العلم: (٧٦/٢). وأمّا الآثار المنقولة عن ابن

وقال: «إِنَّ اللهَ \_ تعالى \_ قالَ لنبيَّه \_ صلى الله عليه وسلَّم \_: ﴿ فَآحْكُم بَيْنَهُم ِ . بِمَآ أَنْزَلَ آللهُ ﴾ (١)، ولم يقلُ: بما رأيتَ .

وقال: «لوجعلَ لأحدِكم أن يحكمَ برأيهِ \_ لجعلَ ذلك لرسول ِ اللهِ \_ صلى · الله عليه وسلَّم \_ ولكن قيل لهُ: ﴿ وَأَن آحُكُم بَيْنَهُم بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللهُ ﴿ ٢٠ ) .

وقال: «إِيَّاكُم والمقاييسَ، فإنمَّا عُبدَت الشمسُ والقمرُ بالمقاييس ».

وعن ابن عمر ـ رضي الله عنه ـ : «السنَّةُ : ما سنَّةُ رسولُ اللهِ ـ صلى الله عليه وسلم ـ لا تجعلوا الرأي سنَّهُ للمسلمين».

وعن مسروقٍ (\*) «لا أُقيسُ شيئاً بشيءٍ ، أَخافُ أَن تزلَّ قدمي بعد ثبوتِها» ـ

وكان ابن سيرين يذُّمُّ القياسَ، ويقول: «أُوِّلُ من قاسَ إبليسُ».

وقال الشعبيُّ لرجل : «لعلك من القياسيِّين(٣)».

وقالَ: «إِن أَخَذْتُم بَالقياسِ ، أَحلَلْتم الحرامَ ، وحرَّمتم الحلال».

فشت بهذه الروايات تصريح الصحابة والتابعين بإنكار الرأي (\*) والقياس (٤).

[فإن(٥)] قلتَ: هؤلاءِ الَّذين نقلت عنهم [المنع(٦)] من القياس هم الَّذين إ

<sup>=</sup> عباس في ذم الرأي فلتراجع في جامع بيان العلم: (١٣٦/٢)، وإعلام الموقعين: (٨/١).

<sup>(</sup>١) الآية (٤٨) من سورة المائلة. (٢) الآية (٤٩) من سورة المائلة.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۰۰) من ح. (\*) آخر ل (۱۰۰) من ح.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، ى، ولفظ غيرهما: «القائسين».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٢) من آ.

 <sup>(3)</sup> الآثار التي لم نخرجها في مواضعها تجدُها في الفقيه والمتفقه: (١٨٢/١) - ١٨٦).
 وفي إعلام الموقعين: (١٠/١٥ - ٥٥)، وجامع بيان العلم: (١٣٣/٢ - ١٥٠)، والإحكام
 لابن حزم: (٢/٦٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) سقطت الزيادة من ح. (٦) انفردت بهذه الزيادة ي.

دَلَلْنَا على ذهابهم إلى القول به، فلا بدَّ من التوفيق؛ وذلك: بأن نصرِف الرواياتِ المانعةِ من القياس إلى بعض أنواعِه؛ وذلكَ حقَّ لأنَّ العملَ بالقياس لا يجوزُ - عندنا - إلاَّ(١) بشرائط مخصوصة.

قلت: هب أنَّ الَّذين نقلنا (٢) عنهم المنع من القياس \_ هم الَّذين دَلَلْتمُ على أنَّهم كانوا عاملينَ به، إلا أنَّا نقلنا عنهم التصريحَ بالردُّ [والمنع(٣)].

[على الاطلاق من غير تقييد بصورة خاصة (أ) وأنتم ما نقلتم عنهم التصريح بالقول (٥)، بل رويتم عنهم أموراً، ثم دَلَلْتُم بوجوه دقيقة غامضة : على أنَّ تلكَ الأمورَ دالَّة على قولهم بالقياس ؛ ومعلومٌ أنَّ التصريحَ بالردِّ أقوى مما ذكرتموه : فكانَ قولنا راحجاً.

سلّمنا: عدمَ الترجيح \_ من هذا الوجه \_ لكن كما أنَّ التوفيقَ الَّذي ذكرتموهُ ممكنُ ، \_ فها هنا \_ توفيقُ آخر ، وهو أن يقالَ : إنَّ بعضَهم كانَ قائلاً بالقياس (\*) ، حين كانَ البعضُ الآخرُ منكراً [له(١)] ثمّ لمّا انقلبَ المنكرُ مقرًا \_ انقلبَ المقرُّ \_ أيضاً \_ منكراً .

وعلى هذا التقدير: يكونُ كلُّ واحدٍ \_ منهم \_ مادحاً (٧) للقياس، وذامًا له \_ من غير تناقض \_ مع أنَّهُ لا يحصلُ الإِجماعُ.

سُلَمنا: أنَّ بعض الصحابةِ قالَ بالقياسِ ، وأنَّ أحداً \_ منهم \_ ما أظهرَ الإنكارَ فِلمَ قلتم (^): يحصلُ الإجماعُ؟

<sup>(</sup>١) في آ: «عند شرائط».

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، ى، ولفظ ل: «نقل، وفي النسخ الأخرى: «نقلتم».

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من غيرح.

<sup>(</sup>٥) لفظ ح: «بالقبول».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٤) من ل. (٦) هذه الزيادة من ح.

 <sup>(</sup>٧) لفظ ى: «جاحداً».
 (٨) في ى زيادة: «إنه».

#### وبيانهُ:

أنَّ السكوتَ قد يكونُ للخوفِ والتقيَّةِ.

قوله: «القولُ بالقياسِ ليسَ سبباً لنفع دنيويٍّ، فكيفَ يحصلُ الخوفُ من إنكار الحقِّ فيه».

قلنا: [لا نسلم(١)] بحدم الخوف هناك.

قال النظّام [في هذا المقام (")]: الصحابة ما أجمعوا على القياس ، بل القائل (") به قومٌ معدودون وهم: عمر وعثمان وعليٌّ وابن مسعود وأبيُّ (") وزيدُ بن ثابتٍ ومعاذُ بن جبل [وأبو الدرداء (أ)] وأبو موسى ، وأناسٌ قليلٌ من أصاغر الصحابة ؛ والباقونَ ما كانوا عاملين (") به ، ولكن [لما كان (")] فيهم عمر وعثمانُ وعليٌّ ، وهؤلاء لهم سطانُ ، ومعهم الرغبةُ والرهبةُ ، شاعَ ذلك في الدهماء ، وانقادت لهم العوامُ (") و فجازَ (") للباقينَ السكوتُ على التقيّة (")، الأنهم قد علموا أنَّ إنكارَهم غيرُ مقبول (أ).

<sup>(</sup>١) سقطت من ل . المناف الزيادة من ح .

 <sup>(</sup>٣) لفظ ل، ى: «العامل».
 (\*) آخر الورقة (٩٨) من ج..

<sup>(</sup>٤) زاده ح. : (۵) عبارة ل: «كانوا غير عاملين به».

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ي، آ، وعبارة ل: «فلما كان فيهم».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٥) من س.

<sup>(</sup>٧) في غير آ: (وجاز): (٨) لفظ ي: (النكير).

<sup>(</sup>٩) إن هذا الكلام الساقط المتهافت ـ لا يمكن أن يصدر إلا عن جاحد أو جاهل ـ في حق أصحاب رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلّم ـ فإن الوقائع التاريخية الثابتة المستفيضة ـ كلّها ـ تؤكد بما لا يدع أي مجال لشك: أن أصحاب رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ لا تاخدهم في الله لومة لائم، وأنه لا يمكن أن يروا منكراً ويسكتوا عنه، ألم يسمع نظّام الكذب هذا وامثاله ـ من الضلال ـ إلى ذلك الصحابيّ الذي وقف في المسجد بين الناس ليقول لأمير المؤمنين ـ وهو على المنبر ـ لو رأينا فيك اعوجاجاً لقومناه بحد سيوفنا. ألم يأتهم ليقول الله التي راجعت أمير المؤمنين في مسألة تحديد المهر حتى عدل عن رأيه إلى رأيها وقال =

قال: والَّذي يدلُّ عليه \_: أنَّه.

قالَ في الفتيا عبدالله بن عباس ، والعباسُ أكبر منه، ولم يقل في الفتيا شيئاً ـ من غير عجزِ ولا عيِّ ولا غيبةٍ عن شيء شهده ابنه.

وقال - في الفتيا - عبداللهِ بن الزبير، والزبيرُ أعظمُ منه، ولم يقل فيه شيئاً : وكان أبو عبيدة ومعاذُ بن جبل ٍ بالشام ِ، فقال معاذً، ولم يقلُ أبو عبيدةً،

= قولته المشهورة: «أصابت امرأة وأخطأ عمر» ألم يسمع نظّام الفرى واخوانه في الضلال في القديم وفي الحديث نبأ سلمان الفارسي حين قام إلى أمير المؤمنين عمر وقال له: «لا سمع لك علينا ولا طاعة حتى تخبرنا من اين لك هذا الشوب»؟ فأمر عمر ابنه عبدالله أن يجيب سلمان فأخبره بأنه قد تبرع بنصيبه من الثياب وضمه إلى نصيب والده ليصنع منه الثوب الذي يرون ليصلي به الجمعة ويستقبل به الوفود بعد أن أصبح ثوبه خلقاً فيه اثنتا عشرة رقعة.

لقد ذكر النظّام في شبهاته من استدراكات الصحابة بعضهم على بعض ومخالفة بعضهم لبعض الشيء الكثير - أفلا يكفي هذا كله دليلاً على أن الصحابة ما كانوا يخافون في الله لومة لاثم؟ أما قول ابن عباس: «هبته وكان - والله مهيباً» فالأمر أمر اجتهاد، ولو كان لدى ابن عباس دليل من الكتاب والسنة يؤكد أنه لا يصح غير مذهبه - لأعلنه ولكنه الرأي، ولقد اعتاد أصحاب رسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - على حرية الرأي وألفوها، وتربّوا عليها فلا يضيق أحد منهم رأي أخيه، فهذا سيدنا عمر وهو أمير المؤمنين جاءه رجل بقضية فأحاله على عليّ وزيد فأفتياه، ثم رأى الرجل، فسأله عن قضاء علي وزيد فأخبره فقال عمر: «لو كنت أنا لقضيت بكذا» قال الرجل فما يمنعك والأمر اليك؟ قال عمر: «لو كنت أردك إلى كتاب الله أو إلى سنة بكذا» قال الرجل فما يمنعك والأمر اليك؟ قال عمر: «لو كنت أردك إلى كتاب الله أو إلى سنة نبيّه لفعلت، ولكني أردك إلى رأي، والرأي مشترك» على ما في إعلام الموقعين: (١/ ٢٥)، وجامع بيان العلم: (١/ ٣٠).

وكم كنت أتمنى لو أن المصنف وغيره من الأصوليين الذين سبقوه أو جاءوا بعده أهملوا هذا الهراء، وتركوه يموت مع أصحابه \_ إذن: لوفّروا علينا وعلى الأمة الإسلامية في عصور مختلفة كثيراً من المهاترات \_ التي لا طائل تحتها، ولا نفع من ورائها لا في دنيا ولا في آخرة، والتي ضاعت من ورائه جهود كثيرة كانت الأمة الاسلامية أحوج ما تكون لاستخدامها في بناء فكرها، وتدعيم كيانها، ومقاومة جهود أعدائها. فإنا لله وإنا إليه راجعون ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

مع أنَّ أبا عبيدةَ أعظمُ منه؛ فإنَّه قال عليه الصلاة والسلام: «أبو عبيدةَ أمينُ هذهِ الأُمَّة(١)».

وكيف يقال: كانَ الخوفُ زائلًا، وابن عبّاسُ قالَ «هِبْتُهُ ـ وكانَ واللهِ مَهِيبًا « اللهُ عَبَّاسُ قالَ « اللهُ مَهِيبًا (٢٠ » .

### وأيضاً:

فإنّ الرجلَ العظيمَ إذا اختارَ مذهباً، فلو أنَّ غيره (٣) أبطلَ ذلك المذهبَ عليه (٤) \_ فإنّهُ يَشُقُ عليه غاية المشقّة، ويصيرُ ذلكَ سبباً للعداوة الشديدة.

قوله: «لو كانَ الخوفُ مانعاً من المخالفةِ - لما خالفَ بعضُهم بعضاً في «مسألة الجدِّ والحرام أي.

قلنا: القياسُ أصلُ عظيمٌ - في الشرع - نفياً وإثباتاً، فكانَ النزاعُ فيهِ أصعب (٩) من (٩) النزاع في فروع الفقه؛ ولذلك (١) نرى - في المختلفينَ في مسألةِ القياس يضللُ بعضُهم بعضاً والمختلفين في الفروع لا يفعلونَ ذلكُ .

سلّمنا: أنَّ أسبابَ الخوفِ ما كانت ظاهرةً، ولكن أجمعَ المسلمونَ على أنَّهم ما كانوا معصومين؛ فكيفَ يمكننا القطعُ باحترازِهم عن كلّ ما لا ينبغي، غاية ما في الباب حسنن الظنَّ بهم، ولكن ذلك يكفي في القطعيَّاتِ.

سلمنا: زوالَ الخوفِ، ولكن لعلَّهم سكتوا لأنَّه ما ظهرَ لهم كونُ القياسِ حقاً، ولا باطلاً (٧): فكانَ فرضُهم السكوتَ.

<sup>(</sup>١) الحديث ورد بألفاظ مختلفة وطرق متعددة كثيرة، وهو من الأحاديث الصحيحة لفي فضائل أبي عبيدة \_ رضي الله عنه \_ . فانظر كنز العمال: الحديث (٣٦٦٥١، و٣٦٦٥٢، و٣٦٦٥١).

 <sup>(</sup>٢) قاله في سيدنا عمر رضي الله عنه \_ انظر ذلك في حاشية الجزء الرابع، ص ١٥٤ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) عبارة ي: «فإن غيره لو». (٤) عبارة ح: «عليه ذلك المذهب».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٣٣) من ص. (٥) زاد في آ: «وقوع».

<sup>(</sup>٦) لفظ س: «وكذلِّك». (٧) عبارة ح: «باطلاً ولا حقاً».

أو أنَّهم عرفوا كونَهُ خطأً، لكنَّهم اعتقدوا أنَّه من الصغائر - فلا يجبُ الإنكارُ على العامل بهِ، ولأنَّ كلَّ واحدٍ - منهم - اعتقدَ في غيرِهِ أنَّه أولى بإظهارِ الإنكار.

سلّمنا: أنّهم - بأسرِهم - رضوا، لكن حصلَ الرّضا دفعة (\*) واحدة، أو لا دفعة واحدة.

### (١) الأوّل:

ممّا لا يعرفهُ إلاّ الله \_ تعالى \_ لأنَّهم ما جلسوا في محفل [واحدِ<sup>(٢)</sup>](\*) \_ قاطعينَ بصحَّتِه: دفعةً واحدةً.

### والثائي:

لا يفيد الإجماع:

[لأنَّه ربمًا كانَ الأمرُ - بحيثُ لمَّا صارَ البعضُ راضياً بقلبهِ - صارَ الآخرُ متوقِّفاً فيهِ ، أو منكراً عليهِ بالقلب؛ وذلكَ يمنعُ من انعقادِ الإجماع (٣)].

فإن قلت: هذا الاحتمالُ يمنعُ من انعقادِ الإِجماعِ .

قلت: لا نسلّم؛ فإنَّ أهلَ الإجماع كانوا قليلين ـ في زمانِ الصحابة ـ وكان يمكنُهم أن يجتمعوا في (\*) محفل واحدٍ، ويقطعوا بالحكم : فيكونُ ذلكَ الإجماعُ خالياً عن هذا الاحتمال .

أمًّا إذا لم يجتمعوا في محفل واحد، فإذا سئِلَ بعضُهم فأفتى به، ثمّ أنّه سئل إنسانٌ آخر، في بلد آخر، فلعلَّ المفتى الأوّلَ رَجعَ عن فتواه (٤) حينما أفتى به المفتى الثاني ؛ وحينئذ لا يتمُّ (٥) الإجماعُ.

<sup>(\*)</sup> آخرالورقة (٦٦) من ي. (١) زاد في ح، آ، ي: «و».

<sup>(</sup>۲) لم ترد الزيادة في ي. (۴) آخر الورقة (۱۰۱) من ح.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقونتين ساقط من ي. (\*) آخر الورقة (٩٣) من آ.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، آ، ي، ولفظ غيرها: «قوله».

<sup>(</sup>a) لفظ آ: «يحصل».

وهذا سؤالُ أهل ِ الظاهرِ ؛ ولهذا قالوا: لاحجَّةَ إلَّا في إجماع الصحابة (١).

سلّمنا: انعقاد الإجماع على قياس مّا، لكن (٢) لم ينقل إلينا أنَّهم اجمعوا على النوع الفلاني - من القياس ، أو على كلّ أنواعه، ولم يلزم من [انعقاد (٣)] الإجماع على [صحّة (٤)] نوع - انعقاده على صحّة كلّ نوع (٩).

فإذن: لا نوع إلا ويحتملُ أنْ يكونَ النوعَ الذي أجمعوا عليه \_ هو هذا النوع، وأن (١) يكونَ غيره.

وإذا كان (\*) كذلك \_ صار كلُّ أنواعِهِ مشكوكاً فيه: فلا يحوزُ العملُ بشيءٍ

فإن قلت: الأمُّةُ على قولين(٩).

منهم من أثبتَ القياسَ.

ومنهم من نفاه وكلَّ من أثبته \_ فقد أثبتَ النوعَ الفلانيَّ مثلًا(\*)، فلو أثبتنا قياساً غيرَ هذا النوع ؛ كان خرقاً للإجماع .

قلت: لا نسلَّمُ أَنَّ كلَّ من أثبتَ [نوعاً (٧)] من القياس، أثبتَ نوعاً معيناً منه ؛ لأنَّ القياسَ إمَّا أَنْ يكونَ مناسباً، أو لا يكون ؛ وكلُّ واحدٍ منِ القسمينِ مختلَفٌ فيه:

أمَّا «المناسبُ» - فردَّه قومٌ ؛ قالوا: لأنَّ مبناه (^) على تعليل أحكام الله - تعالى - بالحكم والأغراض ، وأنَّه غيرُ جائز(١).

(٢) في غيرح: «لكنّه.

(٣) لم ترد هذه الزيادة في ي.(٤) لم ترد هذه الزيادة في ي.

(٥) كذا في ل، آ، ح، وفي غيرها وأنواعه».

(٦) في ل: «إن لم يكن».

(\*) آخر الورقة (٩٩) من جـ.
 (\*) آخر الورقة (٩٩) من جـ.

(\*) آخر الورقة (٩٥) من ل. (٧) لم ترد الزيادة في آ، ي.

(A) كذا في ى، وفي غيرها: «لأنه بناء».

(٩) عبارة ل: ووأنه لا يجوزي.

<sup>(</sup>١) انظر الإحكام لابن حزم: (١٤٧/٤) وما بعدها.

وأمًّا «غير المناسب» \_ فقد ردًّهُ الأكثرون(١).

فثبتَ أنَّه ليسَ ـ ها هنا ـ قياسٌ مقبولٌ بإجماع القايسين.

سلّمنا: انعقادَ إجماعِ القائسين على نوع [واحد(٢)]، ولكنْ لمَ لا يجوزُ أن يكون [ذلك(٢)] هو قياسٌ تحريم الضرب على تحريم التأفيفِ.

و(٤) ما إذا نصَّ الله \_ تعالى \_ على العلَّة ؛ فإنَّ هذَا القياسَ \_ عندَنا \_ حجَّة ؟!

سلّمنا: [انعقادَ<sup>(٥)</sup>] الإجماع على جوازِ العمل ِ بالقياس ِ - في زمانِ الصحابةِ - فلِمَ يجوزُ - في زمانِنَا؟

والفرقُ: أِنَّ الصحابةَ لمَّا شاهدوا الرسول ـ صلى الله عليه وسلَّم ـ والوَحيَ ـ فربمًّا عرَفوا بقرائنِ الأحوالِ: أنَّ المرادَ [من<sup>(١)</sup>] الحكم الخاصّ بصورةٍ معينةٍ ـ رعايةَ الحكمةِ العامَّةِ، فلا جرمَ: جازَ منهم التعبَّدُ بهِ.

[و(٢)] أمًّا غيرُ الصحابةِ \_ فإنَّهم لمًّا لم يشاهدوا [الوحي(١)] و[الرسول(١)] والقرائنَ : لم يكن حالُهم كحال الصحابةِ .

فإن قلت: كلُّ من جوَّزُ العملَ بالقياس للصحابةِ \_ جوَّزهُ لغيرهِم.

قلت: كيفَ يقطعُ (١٠) بأنَّهُ ليسَ في فرق الأمَّةِ - على كثرتها - أحدُّ يقولُ بهذا الفرقِ مع وضوحِهِ ؛ غايتهُ أنَّا لا نعرفُ أحداً قاله ، لكنَّ عدمَ العلم بالشيءِ - لا يقتضى العلم بعدمه .

<sup>(</sup>۱) كذا في ل، ي، ح، ولفظ غيرها: «الكثيرون».

<sup>(</sup>٢) لم ترد في ي.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، وهو المناسب وفي غيرها: «أو».

<sup>(</sup>۵) لم ترد في ل، آ، ي. (۱) لم ترد في ي، آ.

<sup>(</sup>V) سقطت الزيادة من ى. (A) سقطت من آ.

<sup>(</sup>٩) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(</sup>١٠) كذا في ح، وفي غيرها: «يقطع».

#### [و(١)] الجواب:

أنَّ أصحابَنا ذهبوا إلى أنَّ الرواياتِ المذكورةِ \_ في اختلافهم في مسألةِ « الجدِّ والحرامِ والمشرِّكة والإيلاءِ والخلع وتقدير [الـ(٢)] حدِّ بشربِ الخمرِ، وقياسِ العهدِ على العقدِ، وقولِ الصحابةِ بالتشبيهِ والرأي، وما نقلَ من الأحاديث \_ في [القياس (٢)] \_: كخبرِ معاذٍ وابنِ مسعود، وخبرِ الخثعميَّةِ، والسؤالِ عن قبلةِ الصائم ، وأمرِ عمر أبا موسى بالقياس ، وقول إبنِ عبّاسِ بالتشبيه » \_:

قد بلغَ مجمُوعها [إلى (٤)] حدَّ التواترِ؛ فإنَّ من خالطَ أهلَ الأخبارِ (٥)، وطالعَ كتبهمَ \_ قطعَ بصحَّةِ شٰيءٍ من هذهِ الأخبارِ، فإنَّها \_ بأسرِها \_ يمتنعُ أن تكونَ. كذباً، وأيُّ واحدٍ منها صحّ: صحَّ القولُ بالقياس (٢).

وهذا الَّذي قالَهُ الأصحابُ ـ جيِّدٌ (٧)، إلَّا أنَّ الخصمَ لو كابرَ (^)، وقال: لا أسلّم خروجَ هذا المجموع عن كونِهِ خبرَ واحدٍ.

قلنا: هِبُ أَنَّهُ كَذَلكَ؛ فأيش(١) يلزمُ؟

قوله: «المسألةُ علميَّةٌ قطعيَّةٌ، فلا يجوزُ إثباتها بدليل ظنّيَّ».

قلنا: لا نسلَم أنَّها قطعيَّةً، بل هي \_ عندَنا \_ ظنَّيةً؛ لأنَّ هذهِ المسألة عملية (١٠) والظنُّ قائمٌ مقَّامَ العلم \_ في وجوب العمل \_ ألا ترَى أنَّه لا فرقَ بينَ

<sup>(</sup>۱) لم ترد في ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٢) لم ترد في ح. (٣) لم ترد الزيادة في آ، ي.

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في ي . . . . (٥) في ي زيادة: ﴿ وَالْفَقَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>٦) كذا في ح، وعبارة ى: «وأي واحد منها صح: ثبت القياس». وفي النسخ الأخرى: أبدلت كلمة «صح» بـ ويصح».

 <sup>(</sup>٧) في ى: «غير بعيك».
 (٨) في ى: «فقال».

 <sup>(</sup>٩) يعني: «أيّ شيء» وهذا تعبير قائم على تخفيف «أي» والاقتصار على الشين من كلمة (شيء»، وهو تعبير شاع بعد القرن الثاني، وانظر مغني اللبيب: (٦٦/١).

<sup>(</sup>١٠) لفظ آ: «عملية»، وهو تصحيف.

أن يعلم - بالمشاهدة - وجودُ الغيم الرطب المنذِر بالمطر - الَّذي يجبُ التحرُّرَ منه، وبينَ أن يخبرَ بوجودِ مثل هذا الغيم مخبرٌ - لمن لا يمكنُهُ مشاهدُة الغيم - في أنَّه يلزمه (١) التحرِّزُ منه: فكذا ها هنا، لا فرق بينَ أن يتواترَ النقلُ عن الشرع - في أنَّا مامورونَ بالقياس وبينَ أن يخبر [نابه (٢)] من يُظنَّ صدقُهُ - في وجوبِ العمل بالقياس - وإن لم نعلمٌ صدق المخبرِ بذلك.

وهذا الجواب قاطع للشغب بالكليَّةِ.

قوله على الوجه (\*) الأوّل : «لا يجوزُ أنْ يكونَ المرادُ من قول عمرَ: «اعرف الأشباهُ والنظائرَ» - الأمرَ بمعرفةِ ماهيَّةِ كل جنس (\*) لئلا يدخلَ تحتَ النصِّ - المذكورِ في [ذلك (\*)] الجنس (\*) - ما ليسَ منه، ولا يخرجَ عنهُ ما هو منه (\*).

قلنا: مقدمة هذا الكلام ومؤخرته تبطل هذا الاحتمال ـ وهو قول عمر رضي الله عنه ـ «الفهم عندما يختلج في صدرك ممّا لم يبلغّك في كتاب الله ، ولا سنة نبيّه تسمّ اعرف الأشباة والنظائر، وقس الأمور برأيك عند ذلك، ثمّ اعمد إلى احبّها إلى الله ـ تعالى ـ وأشبهها بالحقّ فيما تري (٤)» ـ .

فمن تأمّل هذا الكلام: عرفَ أنَّه صريحٌ في الأمر بالقياس الشرعيِّ.

وهو الجوابُ ـ أيضاً ـ عن قولِهِ: « ـ لم لا يجوز أن يكونَ المرادُ منه تشبيهَ الفرع بالأصل ـ في أنَّه لا يثبتُ حكمُهُ إلّا بالنصِّ».

قوله \_ على الوجهِ الثاني \_ لِمَ لا يجوزُ أَنْ يكونَ المراد [منه(٥)] \_ أَنَّهُ لِمَ لا يسمَّى الجَدُّ أَبُواهُ ﴾ (١) : كماسمَّى الجَدُّ أَبُواهُ ﴾ (١) : كماسمَّى النافلة ابناً ، حتى دخل تحتَ قولِهِ تعالى : ﴿ يُوْصِيْكُمُ اللهُ في أُولادِكُمْ ﴾ (١)؟

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ي، آ. (\*) آخر الورقة (١٠٢) من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٧) من س. (٣) هذه الزيادة من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٤) من آ. (\*) آخر الورقة من (١٠٠) من جـ.

<sup>(</sup>٤) انظر نصه في مراجع تخريجه في ص(٥٤) المتقدمة.

 <sup>(</sup>٥) لم ترد الزيادة في آ.
 (٦) الآية (١١) من سورة النساء.

قلنا: لا يجوز [أن يكون (١)] إنكار ابن عبّاس على زيدٍ لأجل امتناعِهِ من المجازِ في أحدِ الموضعين المجازِ في أحدِ الموضعين - لا يوجبُ حسنُه في الموضع الثاني.

ويتقدير التساوي - في الحسن -: لكنَّ (٢) القطع به في أحد الموضعين لا يُوجبُ القطع [به (٣)] في الموضع (١) (٥) الثاني .

وإذا ثبتَ أنَّ هذا الإنكارَ غيرُ متوجِّهٍ على التفرقةِ في اطلاق الاسم (٠) المجازيِّ (٠): ثبت أنَّه متوجِّه على التفرقة في الحكم الشرعيُّ: فيكون ذلك تصريحاً بالقياس الشرعيِّ.

قوله: «لو كانَ المرادُ .. هو الحكم الشرعيِّ : لما نسبه إلى مفارقة التقوَّى».

قلنا: لعلَّ هذا القياسَ كانَ جليًا \_ عندَ ابن عبَّاس \_ وكان من مذهبه أنَّ الخطأ في مثل هذا القياس يقدحُ في التقوى.

وأيضاً: فذلك محمولٌ على المبالغةِ.

قوله ـ على الوجهِ الثالثِ ـ: «لِمَ قلتَ: إنَّ مبالغتهمَ في تعظيمِ الرسولِ \_ صلى الله عليه وآله وسلَّم ـ يوجبُ إظهارَ النصُّ»؟

قلنا: استقراء العرف يشهدُ بهِ، فإنَّ من حكمَ بحكم غريب يخالفُهُ فيهِ جمعٌ، يوافقونَهُ على تعظيم شخص معيَّن، ووجدَ ذلكَ الإنسانُ حجَّةً من قول ذلكَ الانسانِ (٢) العظيم \_ فإنَّه لا بدَّ أن (٧) يذكر لهم ذلك القول ويصرح به.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ص، ح.

 <sup>(</sup>۲) لفظ آ: «يمكن» وهو خطأ.
 (۳) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٤) زاد في ل: «الآخر». (\*) آخر الورقة (٩٦) من ل.

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، وفي غيرها: واسم المجازي

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۲) من ي . (٦) لفظ ي: «الشخص».

<sup>(</sup>٧) في ح، آزيادة «و» وحذفها واجب لغة، وإن جرت عادة المناطقة بالتعبير بها في مثل هذه العبارة.

قوله: «إنَّما يذكر عند الحاجة إلى ذكره».

قلنا: والحاجة إلى ذكره حاصلة مطلقاً ـ لأنّ من يعتقد أنّ مذهبه ثابت بالنصّ ـ فلا بدَ (١) أن يعلم أنَّ مخالفَ إنمًا خالفه إمّا لا لطريقٍ، أو لطريقٍ مرجوحٍ ـ بالنسبة إلى طريقهِ ـ أو مساوٍ له، أو راجع عليهِ:

وعلى التقديرين الأولين - كانَ مخالفهُ مخالفاً للنصِّ.

وعلى التقدير الشالث - يكونُ فرضَ كل واحدٍ - منها - التوقُّفُ: فتكون الفتوى بأحِدهما محظوراً.

وعلى التقدير الرابع \_ يكون (٢)مخالفاً للنصّ.

فإذن: من أثبتَ مذهبَهُ بالنص \_ فإنَّه لا بدَّ وأن يعتقدَ فيمن خالفَهُ، أو في نفسِهِ: كونَهُ مخالفاً للنص، لكنَّ شدَّة إنكارِهم على مخالفة (٣)النصِّ \_ تقتضي شدَّة احترازِهم عنها، ولا طريق إلى ذلك (١)الاحتراز إلَّا بذكر ذلكَ النصَّ.

فثبتَ أَنَّ شدَّةَ تعظيمهم للرسول \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ توجبُ عليهم أن يذكروا نصوصَهُ على الأطلاق.

ويهذا ظهر الجوابُ عن قولهِ: «إنَّهُ لا يجبُ ذكرُ النصوصِ الخفيَّةِ» ( اللهُ ا

قولُهُ: «لو أثَّبتوا مذاهبَهم بالقياس ِ \_ لوجبَ عليهم أن يذكروه<sup>(٢)</sup>».

قلنا: الفرقُ من وجوهٍ:

<sup>(</sup>١) في ح، آ زيادة وي.

<sup>(</sup>Y) في غير ح زيادة: «هو».

<sup>(</sup>٣) لفظ ح، آ، ي: ﴿مخالف﴾.

<sup>(</sup>٤) لفظ ل، ح: «ذكر».

<sup>(</sup>٥) في ل زيادة: وقلنا: لا نسلمه.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٨) من س.

<sup>(</sup>٦) كذا في ى، وهو المناسب، ولفظ غيرها: «يذكروها».

#### أحدُها:

أنَّ إنكارَهم على مخالفِ النص \_ أقوى من (١) إنكارِهم على مخالفِ القياسِ ؛ فلم يلزمْ من تركِ أقلُ الانكارين تركُ أعظمِها.

### وثانيها:

أنَّ الخواطرَ مستقلَّةً (٢)بمعرفةِ العلل القياسيَّةِ ، فلا يجبُ التنبيهُ عليها ، وهي غيرُ مستقلَّةٍ بمعرفةِ النصوص ؛ وذلك يقتضي وجوبَ التنبيهِ عليها .

فإن قلت: لو لم يجب التنبية على العلل القياسيَّة - لما (\*) حسنت (\*) المناظرات (\*).

قلتُ: ليسَ كلُّ ما لا يجبُ لا يحسنُ.

#### وثالثها :

أَنْ النصوصَ يجبُ اتّباعهًا، فيجبُ نقلُها (°)، والأقيسةُ لا يجبُ اتباعها فلا يجبُ نقلُها (°)؛ لأنَّ عندنا ـ كلَّ مجتهدِ مصيبُ.

### ورابعها:

أنَّ النصوصَ يمكنُ الإخبارُ عنها على كل حال . وأمَّا الأماراتُ . فقد يتعذَّر التعبيرُ عنها وإن كانت مقيدةً للظن .: مثلُ الأمارتِ في قيم المتلفاتِ، وأروش الجناياتِ ؛ ولذلك لا يتمكنُ المقوِّمُ من أن يذكرَ أمارةً ملخَّصةً في تقديرِ القيمة بالقدر المعيِّن (٧).

<sup>(</sup>١) كذا في ح، وعبارة غيرها: «فوق أبكارهم».

<sup>(</sup>۲) زادی: «أقواهما و»

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠١) مِن جـ.

<sup>(</sup>٣) لفظ أ: «مشتغلة، ولهو تصحيف.

<sup>(</sup>٤) في غيرج، آ: «المناظرة».

 <sup>(</sup>a) لفظ ح: «بقاؤها».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٥) من آ.

<sup>(</sup>٦) لفظ ح: «بقاؤها».

 <sup>(</sup>٧) لفظ ح: «المعينة».

فإن قلت: أليسَ أنَّ فقهاءَ هذا (\*) الزمانِ يعبِّرونَ عن هذهِ الأمارتِ؟ قلتُ: المتأخِّرُ في كل علم يلخِّصُ ما [لم(١)] يلخصُّهُ المتقدِّم.

سلَّمنا: أنَّه يجبُ عليهم ذكرُ تلكَ الأقيسةِ، لكن يجبُ ذكرهُا صريحاً أو تنبيهاً؟

[الأوّل ممنوعٌ؛ والثاني مسلّمٌ (٢)]؛ وها هنا قد نبَّهوا على العلل بالإشارة إلى الأصول الّتي ذكروها.

### ىيانە :

أنَّهم اتَّفقوا على أنَّ حكم قولِهِ «أَنتِ عليَّ حرامٌ».

إمَّا أَنْ يَكُونَ [حَكُمه (٣)] حَكُمَ الطلاقِ، أو الظهارِ، أو اليمينِ، وعلَّةُ ذلكَ ظاهرةٌ ـ وهي : أنَّ قولَهُ : «أنتِ عليَّ حرامٌ» لفظٌ موضوعٌ للتحريم ، فيؤثرٌ فيه إذا توجَّه إلى الزوجة : كهذه المسائل .

ثم إنَّ كلِّ واحدٍ \_ منهم \_ رجَّحَ [الأصل(١)] الَّذي اختارَةُ.

فمنهم من رجَّح (٥) الاحتياط: فجعلهُ طلاقاً ثلاثاً(١).

ومنهم من رجح بالمتقين: فجعله طلقةً واحدة.

ومنهم من جعلَهُ ظهاراً؛ لمشابهتهِ إيَّاهُ \_ في [اقتضاءِ (٧)] التحريم ومباينتِهِ لصرائح الطلاقِ، وكناياتِهِ، ثم جعلَ كفَّارَته كفَّارَة (٨) الظَّهارِ: أخذاً بالاحتياطِ؛ لأنَّها أغلَظُ من كفَّارة اليمين (٩).

ومنهم من رجِّح بأنَّ كُفَّارة اليمن أقلُّ الكفاراتِ، فيوجبها: أخذاً بالأقل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٣).

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من س، ولفظ ي: «لا»، وعبارة آ: «ما لم يلحظ».

<sup>(</sup>٢) في س، آ، ي: (ع، م). (٣) سقطت من ح، ي.

<sup>(</sup>٤) سقطت الزيادة من آ. «بالاحتياط».

 <sup>(</sup>٦) عبارة ل: «طلقات ثلاث».

<sup>(</sup>٨) لفظ ح: «ككفارة». (٩) زاد آ: «القتل و».

فظهر: أنَّ ذكر هذه الأصول منبِّه (١) عل كيفيَّة قياساتِهم.

قوله: «لِمَ قلت(١): لو أظهروا تلكَ النصوصَ(٩) ـ لوجبُ اشتهارُها»؟

قلنا؛ لأنَّ هذه المسائل من المسائل الَّتي يكثر وقوعُها، فكانت المحاجة إلى معرفة حكم الله - تعالى - فيها بالدليل شديدة؛ وما كانَ كذلكَ فإنَّ الدواعيَ تتوفَّرُ على حفظِ النصوص الواردة (٣) فيها؛ فهذا إن لم يفد القطع فلا أقلَّ من الظنَّ.

قولَهُ: «تدَّعي أنَّ تلكَ النصوصَ لو نقلتُ لعَرفْتَها(٤) أنتَ، أو لعرَفهَ أحدٌ ممن في هذا الزمان»؟!

قلنا: ندَّعي قسماً ثالثاً \_ وهو أن يكونَ مشهوراً في الكتب \_ بحيث يجده كل من حاولَ طلبه.

قوله: «من ذهبَ إلى أنَّهُ يمينٌ ـ تمسكَ (٥) بقولهِ تعالى: ﴿لِمَ تُحَرُّمُ مَاۤ أَحَلُّ . آللهُ لَكُ ﴿ (٢) إلى قوله: ﴿قَدْ فَرَضَ آللهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَــنِكُمْ ﴾ (٧).

قلنا: إِنَّ قولَهُ تعالى: ﴿ لِمَ تُحَرَّمُ مَآ أَحَلَّ اللهُ لَكَ ﴾ (^) لا يدلُّ على أَنَّهُ إِذَا حرَّمَ َ أ ـ فماذا حكمُهُ؟!

ثم إِنْ دلَّ ـ فإنَّما يدلُّ على مذهب مسروق.

وأمَّا قولُهُ تعالى: ﴿قَدْ فَرَضَ آللهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَـٰنِكُمْ ﴾ (١) ـ فنقول: ليسَ في

(١) لفظ ى: «تنبيه». (٢) لفظ آ: «قلتم».

(\*) آخر الورقة (٩٧) من ل. (٣) لفظ آ: والدالَّة.

(٤) كذا في ل، ولفظ غيرها: «لعرفته».

(۵) في آ زيادة: «فيه».

(٦) الآية (١) من سورة التحريم.

(٧) الأية (٢) من سورة التحريم.

(٨) الآية (٢) من سورة التحريم.

(٩) الآية (٢) من سورة التحريم وفي ح - بعدها - زيادة «أنَّه قال عليه الصلاة والسلام البعض نسائه: «أنت على حزّام بل».

الآيــة إلّا أنَّه عليه (\*) الصلاة والسلام حرَّم ما أَحَلَّ اللهُ له، فيجوزُ أن يكونَ قد حرَّمه بلفظِ اليمين: بأن كان قد حلف بأنَّه لا يقربُ ماريَّة، بل هذا أولى ؛ لأنَّ اليمينَ هو القسمُ باللهِ. ولا شبهةَ في أنَّ قولَةً: «أَنتِ عليَّ حرامً» \_ ليسَ قسماً بالله:

فَتُبِتَ أَنَّ هذه الآية لا دلالة فيها على حكم ِ [هذه(١)] المسألةِ. وأيضاً:

فلو نزلت هذه الآية بسبب قوله لماريّة: «أنتِ عليَّ حرامٌ» لكانَ ذلك نصًا في الباب؛ وذلكَ يمنعُ من ذهابِ كلَّ واحدٍ منهم في هذه المسألة وإلى قول آخر؛ لمَا بيَّنًا: أنَّ شدَّةَ إنكارِهم على من خالف نصوصه يمنعُ منه.

قوله: «من حملَهُ على الطلقاتِ الثلاثِ جعلَهُ ككناياتِ(١) الطلاق».

قلنا: لا شكَّ أنَّ قولَهُ: «أَنتِ عليَّ حرامٌ» ليسَ من صرائح ِ الطلاق ؟ وما أجمعوا على أنَّهُ من كناياتِ الطلاق.

فإذن: لا بدَّ وأن يقالَ: إنَّ حكمَ هذا الكلام مثلَ حكم الصرائح (١) والكنايات؛ وهذا التثبيهُ (١) نفسُ القياس بل لا نزاع [في (٢)] أنَّهُ بعدَ ثبوتِ هذهِ المشابهةِ \_ يندرجُ تحتَ قولهِ: ﴿إِذَا (\*) طَلَّقْتُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾ (٧)، وقوله: ﴿الطَّلْـتُ مُرَّتَانَ ﴾ (٨).

قولهُ: «مَنْ حملَهُ على الطلقةِ الواحدةِ فإنَّما حملَهُ عليها أخذاً بالمتيقَّنِ». قلنا: هذا إنَّما يثبتُ - بعدَ أنْ نجعلَهُ من صرائح الطلاق() أو كناياتهِ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٩) من س.

<sup>(</sup>۱) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٣) زاد في ح، ي: ﴿ولا ممَّا ،

<sup>(</sup>٥) لفظ جـ: «الشبه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٢) من جـ.

<sup>(</sup>٨) الآية (٢٢٩) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) لفظح: وككناية.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، وفي غيرها: ﴿﴿ وَ

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>V) الآية (1) من سورة الطلاق.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٣٤) من ص.

وحينئذ فلا بدُّ [فيه(١)] من القياس.

قولةُ: « من حملَهُ على الظُّهارِ \_ فقد أجراه مجرَى الظُّهارِ». \*

قلنا: إِنْ أَرِدَتُم بِهِ: أَنَّهُ أَجِراهُ مجرى الظهارِ \_ في الحكم \_ فهذا هو القياسُ.

وإن أردتم غيرَهُ \_ فبيَّنُوهُ .

قوله: «إنَّ مسروقاً تمسَّك بالبراءةِ الأصلية».

قلنا: لا نسلُّمُ، بل قاسَه على قصعةٍ من ثريدٍ؛ فإنَّه حكي عنه أنَّه قال: «لا فرقَ عندي بينة وبينَ قصعةٍ من ثريدٍ(٢)».

### وأيضاً:

فإن «مسروقاً» كان من التابعين، فإمّا أن يقال: إنّه عاصر الصحابة \_ حين اختلفوا في هذه المسألةِ، أو ما عاصرَهم \_ في ذلك الوقت:

فإن كان الأوَّل - كانت الصحابةُ تاركين للبراءةِ الأصليَّةِ بسبب القياسِ لما بينًا: أنَّهم ما ذهبوا إلى مذاهبهم لأجل (\*) النصِّ؛ وذلك يقتضي عملَ بعض الصحابةِ بالقياس ، ولا مطلوب - في هذا المقام - إلاّ ذلك

وإن كان الثاني - كانَ إجماعُهم حجَّةً عليه .

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر ورقة (٦٣) من ي.

<sup>(</sup>۲) ما ذهب إليه مسروق هو نفس ما ذهب إليه - بعده \_ أهل الظاهر قال أبو محمد:

«.... فمن قال لامرأته الحلال له بحكم الله عز وجل \_: هي حرام \_ فقد كذب وافترى،

ولا تكون حراماً عليه بقوله، لكن بالوجه الذي حرمها الله \_ تعالى \_به، وقدأورد أثر مسروق

- المذكور بلفظ: «ما أبالي حرّمت امرأتي، أو قصعة من ثريد». فانظر المحلى: (١٠/١٠)

- ١٢٨/)، والسنن الكبرى: (٣٥٢/٧).

<sup>(</sup>٣) عبارة ي: «لا القياس»، وهو وهم.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٦) من آ.

قوله: «هَبْ أَنَّهُم ما(\*) ذهبوا إلى تلكَ المذاهبِ للجلِ النصِّ للفلل علم [قلتُ (١)] ذهبوا إليها للقياس؟

قلنا: لأنَّ كلَّ من قالَ: الصحابةُ لم يرجعوا في ثلكَ الأقاويل \_ إلى البراءةِ الأصليَّةِ، و [لان] إلى النصوص ِ الجليَّةِ أوا الخفيَّةِ \_ قال: إنَّهم عملوا فيها بالقياس ؟.

هذا تمام الكلام في الوجه الثالث.

(\*) قوله \_ على الوجهِ الرابع ِ \_: «إنَّ الرأيَ \_ في أصل ِ اللغةِ \_ ليس للقياس ».

قلنا: هذا مسلَّم، لكنَّا ندَّعي: أنَّه في عرفِ الشرع - اختصَّ بالقياس ؟ وهذا - وإن كان خلاف الأصلِ - لكنَّ الدليلَ قامَ عليهِ: فإنَّكُم رويتُمْ - عنهم - كلاماً كثيراً - في ذمّ الرأي ، وقد ساعَدنا خصومُنا على أنَّ المرادَ منه - ذمَّ القياس : فعلمنا أنَّ عرف الشرع يقتضي تخصيصَ اسم «الرأي » بالقياس. وهذا تمام الكلام في المقدَّمة الأولى.

قوله: «إنَّهم صرحوا بالانكار».

قلنا: نعم؛ ولكنّ التوفيقُ ما ذكروا(٠٠).

قوله: «رواياتُ الإنكار صريحةً، ورواياتُ الاعترافِ غير صريحةٍ».

قلنا: [هب(٦] أنَّها غير صريحة \_ لفظاً \_ لكنَّها صريحة \_ بحسب الدلالة المذكورة \_ فلِمَ قلت: إنَّه يبقى ما ذكرتموه: من الترجيح ؟

قوله: «لعلُّ المنكرَ انقلبَ مُقِرّاً ويالعكس ».

قلنا: لو وقعَ ذلكَ ـ لاشتهرَ؛ لأنَّهُ من الأمورِ العجيبةِ، فحيثُ لم يشتهر:

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٤) من ح.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ح، آ، ي.

<sup>(</sup>۳) أبدلت في آ بـ «و» .

<sup>(</sup>ه) لفظ ح، ي: «ذكرناه».

<sup>(</sup>٢) انفردت ي بهذه الزيادة.

<sup>(\$)</sup> زاد في ح: «وأما الوجه الرابع».

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ح.

# دلُّ على أنَّه لم(\*) يقعُّ :

قوله: «لعلُّهم سكتوا خوفاً».

قلنا: استقراء حال الصحابة يفيدُ ظنًّا غالباً بشدة انقيادِهم للحق.

وأمّا قدح النظام فيهم \_ فقد سبق الجواب عنه في باب الأخبار(١٠).

قوله: «يجوز أن يكون سكوتهم لعدم علمهم بكونه حقاً أو باطلاً».

قلت: هبُّ أنَّهم كانوا متوقفين فيه - في أوَّل ِ الأمرِ، ولكن الظاهرَ أنَّ بعدَ انقضاءِ الأعصار - يظهرُ لهم كونهُ حقاً [أو باطلاً(٢)].

قوله: «لعلَّ كلُّ واحدٍ \_ منهم \_ اعتقدَ أنَّ غيرَهُ أولى بالانكار» .

قلنا: لا بدُّ وأن يكونَ واحدٌ ـ منهم ـ أولى بذلك، أو يكونَ الكلُّ في درجةٍ واحدةٍ. وكيفما كان ـ فإجماعهم (") على تركِ الإنكار إجماعٌ على الخطأِ.

قولُهُ: «حصلَ الرضا دفعةً ، أو لا دفعةً »؟

قلنا: الأصلُ في كلِّ ثابتِ بقاؤهُ على ما كان.

قوله: «لا نعلمُ أنَّهم بأيِّ أنواع القياس تمسَّكوا».

قلنا: الإجماعُ الظاهرُ حاصلٌ - في أنَّ القياسَ المناسبَ حجَّةً.

قوله: «لِمَ قلت (٤): إنَّه يلزمُ من جوازِ العملِ بالقياسِ للصحابةِ جوازهُ لنا»؟ قلنا: لا نعرفُ احداً قالَ بالفرق \_ فيكونُ الإَجماعُ حاصلًا ظاهراً.

فهذا تمامً الكلام \_ في هذه الطريقةِ .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٠) من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٨) من ل.

<sup>(</sup>١) راجع: الجزء الرأبع، ص ٣٥٠، من كتابنا هذا.

<sup>(</sup>۲) سقطت الزيادة من ى.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، وهو الأنسب، ولفظ غيرها: «فاجتماعهم».

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: «قلتم».

وإنّما استقصينا القول فيها جواباً وسؤالاً ؛ لأنّار أينا الأصوليّين يعوّلونَ عليها في كثير من مسائل هذا العلم و [قد(١)] ذكرناها \_ أيضاً \_ في مواضعَ كثيرة \_ من هذا الكتاب \_ فأردْنا أنْ نعرفَ مقدارَ قوّتها \_ وقد ظهرَ أنّها لو أفادتُ شيئاً \_ ما أفادتُ إلاّ ظناً ضعيفاً (٩) ، وأنّه (١) ليسَ الأمر كما يعتقدهُ الجمهورُ ؛ من أنّه يفيدُ إجماعاً قاطعاً .

#### المسلك السادس:

تقريرُ (٣) الإجماع على (١) وجهٍ آخر. فنقول:

نعلمٌ ـ بالضرورةِ ـ اختلافَ الصحابةِ في المسائلِ الشرعيَّةِ .

فإمًا أن يكونَ ذهابُهم إلى ما ذهبوا إليه لا لطريق - فيكونُ ذلكَ إجماعاً على
 الخطأ، وأنّه غيرُ جائز.

أو لطريق.

وهو إمّا أن يكونَ عقليّاً أو سمعيّاً:

لا يجوزُ (٥) أن يكونَ عقليًا ؛ لأنَّ العقلَ لا دلالة (٢) فيه إلَّا على البراءةِ الأصليَّةِ ، ويستحيلُ أنْ يكونَ قولُ كلُّ واحدٍ من المختلفين قولًا بالبراءةِ الأصليَّةِ .

فثبتَ أنَّه كانَ سمعيًّا:

وهو إمَّا أنْ يكونَ قياساً أو نصّاً أو غيرَهُما:

أمَّا القياسُ \_ فهو المطلوبُ

وأمَّا النصُّ - فغيرُ جائز؛ لأنَّ مخالفَ النصِّ يستحتُّ العقابَ العظيمَ ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَمَن يَعْصِ آللَهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَاراً خَسْلِداً فِيْهَا ﴾ (٧)،

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح. (\*) آخر الورقة (١٠٣) من ج.

 <sup>(</sup>٣) لفظ غير ح: «فأنه».
 (٣) في غير ص، ح: «نقرر».

<sup>(</sup>٤) في غير ص، ح: «من» - (٥) لفظ ي: «جائز».

<sup>(</sup>٦) كَذَا فِي ص، ح، ولفظ غيرهما: (له).

<sup>(</sup>٧) الآية (١٤) من سورة النساء.

ونحن نعلم \_ بالضرورة \_ أنَّ المحتلفين(١) \_ منهم \_ في المسائل الشرعيَّة ما كانَ كُلُ واحدٍ \_ منهم \_ يعتقدُ في صاحبِه كونَهُ مستحقاً للعقابِ العظيم بسبب تلكَ المخالفة.

وأمًّا الَّذي ليسَ بنصَّ ولا قياس \_ فباطلٌ ؛ لأنَّ كلَّ من قالَ \_ من الأمّة \_: : إنَّهم لم يتمسّكوا في تقرير أقوالهم بشيء \_ من النصوص الجليّة [والخفيّة (٢)] ، ولا بالبراءة الأصليَّة \_ قالَ إنّهم تمسَّكوا (٣) بالقياس ، فلو قلنا : إنَّهم قالوا بتلكَ الأقاويل بشيء غير هذين القسمين : كانَ ذلكَ قولاً غير قولي (٤) [كل (٣)] الأمَّة ؛ وهو باطلٌ .

فهذه الدلالة وإنْ كانَ (٩) يتوجَّهُ عليها كثيرٌ ممَّا (١) توجَّه على الوجهِ ـ الَّذي قبلهُ ـ إلاَّ أنَّ كثيراً من تلك الأسئلة (٧) ساقطُ عنها.

### المسلكُ السابعُ:

وهو المعقولُ: أنَّ القياسَ يفيدُ ظنَّ [دفع (^)] الضرّرِ - فوجبَ جوازُ العمل ِ

, d.

وأما الكبرى (الدليل الأصليّ) فوجهها؛ وأن عدم العمل بالقياس فيه ظن ضرر العقاب» أ

<sup>(</sup>١) كذا في ل، آ، ح، ى، ولفظ س، جـ، ص: «المحققين»، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ل، والواو قد أبدلت في ل، س، ج: بـ «أو».

 <sup>(</sup>٣) زاد في آ: (فيها)، (٤) لفظ غير ح: (قول).

<sup>(</sup>٥) انفردت بهذه الزيادة ح. ﴿ ﴿ الَّهِ الْعِرْ الْوَرْقَةُ (٩٧) مِنْ آ.

<sup>(</sup>٦) لفظ ي: (يتوجه». (٧) لفظ آ: «الاعتراضات».

<sup>(</sup>٨) هكذا جاءت العبارة في جميع الأصول بدون هذه الزيادة ولا تستقيم بغيرها كما هو ظاهر، وكان المناسب أن يقال: «إن العمل بالقياس يفيد ظنّ دفع الضرر المظنون، وكل ما يفيد دفع الضرر المظنون العمل به واجب: فالعمل بالقياس واجب» وبيان الوصف ـ الذي هو دليل الصغرى يدل على أن هذا هو مراد المصنف: فيتلخص دليل الصغرى بقولنا: القياس يفيد ظن الحكم في الفرع، وكلما كان كذلك ـ فالعمل به دافع للضرر المظنون: فالقياس، العمل به دافع للضرر المظنون.

بيانُ الموصفِ<sup>(٩)</sup>: أنَّ من ظنَّ أنَّ المحكم - في الأصلِ - (٩) مُعَلَّلُ بكذا، وعلِمَ أو ظنَ حصولَ ذلكَ الوصفِ في الفرع: وجبَ أن يحصلَ له الظنَّ [بـ(١)] أنَّ حكمَ الفرع مثلُ حكم الأصل، ومعه علم (١) يقيني: بأنَّ مخالفةَ حكم الله - تعالى - سببُ العقابِ [فتولد من ذلك الظنّ، وهذا العلم ترك العمل به سبب للعقاب (١)].

فثبتَ أنّ القياس يفيد ظن الضرر.

بيانُ التأثير: أنَّ العاقلَ يعلمُ ببديهةِ عقلِهِ \_ أنه [لانه] يمكنهُ الخروجُ عن

= ومعه احتمال موهوم بعدم الضرر: «فيكون القياس راجحاً وترك العمل به مرجوحاً». وحينئذ: فإما أن يعمل بالقياس. . الخ ما قرّره في بيان التأثير. هذا ما أمكن فهمه من كلام المصنف وبعض الكاتبين في هذا الموضوع.

وقد قرر صاحب الحاصل هذا الدليل بشكل أوضح فقال:

١٥لعمل بالقياس دفع ضرر مظنون، وإنه واجب: فيكون العمل بالقياس واجباً.

أ\_ أما الأول: فلأنه ظن تعليل الحكم \_ في الأصل \_ بوصف، وظن أن ذلك «الوصف» موجود في «الفرع» وحينتذ: يظن أن ذلك «الحكم» ثابت في الفرع. وعنده علم «أن مخالفة حكم الله سبب العقباب». فيتولد من هذا «العلم» وذلك «الظن»، ظن أن خلاف القياس ضرر، و«العمل» به يدفع ذلك.

ب\_ وأما «الثاني»: فلأنَّ «الجمع» بين النقيضين غير ممكن، ولا «الترك» لهما. فإما: أن يعمل بمظنون الضرر -، أو بالخالي عنه: ظناً.

والأول: لا يجوزه العقـل. والثـاني: هو العمـل بالقياس». فـانظر الحاصل (٧٦٩) والمنتخب (الورقة (١٣٠) مخطوطة فاتح والإبهاج: (١١/٣) ونبراس العقول: (١١٥/١ ـ ١١٥).

- (#) آخر الورقة (١٠٥) من ح.
- (\*) آخر الورقة (۱۳۱) من س. . (۱) انفردت ى بهذه الزيادة.
  - (۲) كذا في ح، آ، ولفظ غيرهما: «يقين».
  - (٣) ما بين المعقوفتين ساقط من جـ، س، ي.
  - (\*) آخر الورقة (٩٩) من ل. (٤) سقطت الزيادة من آ.

النقيضين ولا يمكنه الجمع بينهما، بل يجب لا محالة \_ ترجيح أحدهما على الآخر، ونعلم \_ بالضرورة \_ أنَّ ترجيح ما غلب على ظنَّه خُلُوهُ عن المضرَّة (١)، على ما غلب على ظنَّه بُلُوهُ عن المضرّة (١) أولى من العكس ، ولا معنى لجواز [العمل ٢)] بالقياس إلا هذا (١) القدر.

فإن قيل دليلكم مبني على إمكانِ ما يدلُّ على أنَّ الحكمَ \_ في الأصلِ \_ معلَّلُ بعلَّة .

ثم على وجودِ ذلكَ الوصفِ( الله على الأصل .

ثمُّ على إمكانِ ما يدلُّ على حصول ِ ذلك الوصفِ ـ في الفرع .

ثمَّ على أنَّه يلزمُ من حصول (\*) ذلكَ الوصفِ ـ في الفرع \_ ظنُّ حصول ِ ذلك الحكم [فيه(\*)].

وتقرير [هذه(٢)] المقاماتِ الخمسِ (٧) سيأتي في الأبواب [الآتيةِ(٨)] إن شاء أ الله تعالى .

سلَّمنا: حصولَ هذا الظنِّ، فلِمَ قلتم [إن(١٠] العملَ بهِ واجبُّ؟

قوله: «لأنّ ترجيحَ الخالي(١٠)عن الضررِ على المشتملِ عليهِ متعيَّنَ \_ في بديهةِ العقل ».

<sup>(</sup>١) في ي: «الضرر» في الموضعين.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٣) عبارة ل: «هذه القدرة».

<sup>(</sup>٤) في خ، آ، ى: «الدليل» والمناسب ما أثبتنا.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٦٤) من ي.

 <sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من آ.
 (٦) لم ئرد الزيادة في ى.

<sup>(</sup>٧) خامس المقامات \_ هو: وجود ذلك الوصف في الفرع \_ الذي طواه لدلالة ما قبله عليه .

<sup>(</sup>٨) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٩) لم ترد الزيادة في ج. (١٠) لفظ ى: «الخارج».

قلنا: هذا منقوض بما أنَّهُ لا يجبُ على القاضي أنَّ يعملَ بقولِ الشاهدِ الواحدِ، إذا غلبَ على ظنَّهِ صدقَّهُ، وأن يعملَ - في الزنا - بقولِ الشاهدين، إذا غلبَ على ظنَّه (١) صدقُهما.

وبما إذا ظهرت مصلحةً لا يشهدُ باعتبارِها حكمٌ شرعيٌ \_ ألبتَّةَ \_ وبما إذا ادِّعي الرجلُ الَّذي غلبَ على الظنِّ صدقَّهُ \_ للنبوّة.

وبما إذا غلبَ على ظنَّ [الدهريّ و(٢)] اليهوديّ أو النصرانيّ [والكافر٣)] قيحُ هذه الأعمال الشرعيَّة : فإنَّ غلبةَ الظنِّ حاصلةٌ - في هذه الصور(٤)، ولا يجوزُ العملُ بها.

فإن قلت: المظنَّةُ إنَّما تفيد الظنَّ، إذا لم يقم (٠) دليلٌ قاطعٌ على فسادِها؛ وفي هذه الصور [قد(١)] قامت(٠) الدلالةُ على فسادِها: فلا يبقى الظنُّ.

قلتُ: فعلى هذا التقدير \_ القياسُ إنّما يفيد ظنّ [دفع(٧)] الضرر إذا لم يوجد دليلٌ يدلُّ على فسادِ القياس ِ جزءاً من المقتضى لظنَّ الضررِ، فعليْكم أنْ تُثبتوا أنَّه لم يوجدُ ما يدلُّ على نفي القياس ، حتى يمكنكم ادعاءُ حصول ِ ظنُّ الضررِ.

وبعد (٨) المجاوزة عن النقض (٩) \_ نقول: متى يجبُ الاحترازُ عن الضرر

<sup>(</sup>١) كذا في آ، ي، ولفظ غيرهما: «الظن».

<sup>(</sup>٢) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٣) لم ترد في ح، س، ي.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، أ، ص، وفي غيرها: «المواضع».

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، آ، جه، وفي غيرها: «يعلم».

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٤) من جـ.

<sup>(</sup>٧) انفردت بهذه الزيادة آ، ولا يصح الكلام بدونها.

<sup>(</sup>٨) في ل: «وبعده».

<sup>(</sup>٩) لفظ ي: «النقل» وهو تصحيف.

المظنونِ، إذا أمكنَ تُحصيلُ العلم بِهِ، أم(١) إذا لم يمكن؟ الأوّل(٢) ممنوعٌ:

فإنَّ السيءَ إذا أمكنَ تحصيلُ العلم به (٣) \_ فالاكتفاءُ بالطنِّ معَ جوازِ كونه (خطأ \_ اقدام على ما لا (٤) يؤمن كونه قبيحاً مع إمكانِ الاحتراز عنه) . ٤ وهو غيرُ جائز بالاتفاق .

# والثاني مسلَّمٌ (٥)

ولكن إنّما يجوزُ الاكتفاءُ بالظنَّ في الوقائع الشرعيَّة \_ إذا بيَّنتُمُ أنّه لا طريقَ إلى تحصيلِ العلم بها \_ ألبتَّة \_ وذلك إنّما يصحُّ لو ثبتَ أنّه لم يوجد في كتابِ الله \_ تعالى \_ و [لا في (٢)] سنَّة رسوله \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ ما يدلُّ على أحكام تلكَ الوقائع ، ولم يوجدُ في الزمان إمامٌ معصومٌ يعرُّفنا تلك الأحكام \_ فإنَّ بتقديرِ وجود أحد هذه الأمور كان تحصيلُ اليقين بالحكم ممكناً.

سلمنا: أنّه لا طريق إلى تحصيل العلم بها، لكن لم قلت: [إنّه(٧)] لم يوجد ما يقتضي ظناً هو أقوى من الظنَّ الحاصل بالقياس ؟ فانَّ بتقدير إمكانِ ذلك \_ كانَ التعويلُ على القياس اكتفاءً بأضعف الظنَّين مع القدرة على تحصيل الأقوى(٨)، وإنَّه غيرُ جائز.

ثمّ نَقولُ: إِنْ دلُّ مَا ذكرتموه (أ) على ( ) صحَّةِ القياس \_ فمعنا ما يدلُّ على

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «أوه.

<sup>(</sup>٢) في ي∶ «م».

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين سقط من ل، وجاء بدله فيها: «بيان أن».

 <sup>(</sup>٤) كذا في ج، آ، ى، وفي النسخ الأخرى: «لم يأمن»، وقد أبدل ما بين الهلالين في
 ل بقوله: «مخطئاً مع امكان الاحتراز عنه يكون قبيحاً».

<sup>(</sup>٥) في ى: دم». (٦) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٧) هذه الزيادة في ح، آ فقط. (٨) لفظ ي: وأقواهما».

<sup>(</sup>٩) عبارة ح: وأنَّ مَا ذكرتموه إن دل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٢) من س.

فسادِهِ، وهو: الكتابُ والسُّنَّةُ ، . وإجماعُ الصحابةِ ، وإجماعُ العترةِ ، والمعقولُ :

أُمَّا الكتابُ \_ فقوله تعالى: ﴿ لاَ تُقدَّمُواْ بَيْنَ يَدَي ِ آللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (١)؛ والقولُ بالقياس تقديمٌ بين يدي الله ورسوله . صلى الله عليه وآله وسلم .

وقولَه تعالى: ﴿وَأَن تَقُولُواْ عَلَى آللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (٢) ﴿وَلاَ تَقْفُ مَا ليسَ. لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ (٣) والقولُ بالحكم ِ ـ في الفرع ِ ـ لأجل ِ القياس ِ قولُ بالمظنونِ، لا بالمعلوم.

### وأيضاً:

قالَ الله تعالى: ﴿وَأَنِ آحُكُم يَيْنَهُم بِمَآ أَنْزِلَ آلله ﴾ (٤)، والحكم بالقياسِ حكمٌ بغير ما أنزلَ الله تعالى.

### وأيضاً:

قال الله تعالى (\*): ﴿ وَلا رَطْبِ وَلا يَابِسِ إِلاَّ فِي كِتَسْبِ مُّبِينٍ ﴾ (\*) ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي الله تعالى (\*) ﴿ وَلا رَطْبِ وَلا يَابِسِ إِلاَّ فِي كِتَسْبِ مُّبِينٍ ﴾ (\*) ﴿ فَي الكتابِ على السَّمَالِ الكتابِ على الأحكام [الشرعيَّةِ (\*)] - بأسرها - فإذن: كلَّ ما ليسَ فِي الكتابِ - وجبَ أن لا يكونَ حقاً، وعندَ ذلكَ نقول: ما دلَّ عليهِ القياسُ، إِنْ دلَّ عليهِ الكتابُ - فهو ثابتُ بالكتاب لا بالقياسِ -.

<sup>(</sup>١) الآية (١) من سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٢) الآية (١٦٩) من سورة البقرة، و(٣٣) من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) الآية (٣٦) من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٤) الآية (٤٩) من سورة الماثدة.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٦) من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٨) من آ.

<sup>(</sup>هِ) الآية (٥٩) من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٦) الآية (٣٨) من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٧) كذا في ى، وهو المناسب ولفظ غيرها: والأيات.

<sup>(</sup>٨) انفردت بهذه الزيادة ل.

وإن لم يدلُّ عليه الكتابُ : كانَ باطلاً.

وأقوى ما تمسَّكوا به من الآيات \_ قوله تعالى: ﴿إِنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِن ٱلْحَقَّ شَيْئاً ﴾ (١)؛ وجه الاستدلال به: أنَّ [في ٢] القياس الشرعي لا بدَّ وأنْ يكونَ تعليلُ الحكم (\*) \_ في الأصل (٣) \_ وثبوتُ تلكَ العلَّة \_ في الفرع \_ ظنياً، ولو وجبَ العملُ بالقياس \_ لصدقَ على ذلك الظنَّ أنَّهُ أغنى من الحقِ [شيئاً (٤)]، وذلكَ يناقضُ عمومَ النّفي.

فإن قلت: يشكلُ التمسُّكُ بهذهِ النصوصِ \_ بالفتوى والشهادات، وأمارات (٠) القبلة.

قلتُ: تخصيصُ العامِّ - في بعض ِ الصورِ - لا يخرجُهُ عن كونهِ حجَّةً . وأما السنَّةُ - فخبران:

### الأوَّلُ:

قوله عليه الصلاةُ والسلامُ: «تعملُ هذه الأمَّةُ برهةٌ بالكتاب، وبرهةً بالسنَّةِ ، وبرهةً بالسنَّةِ ،

#### الثاني:

قوله عليه الصلاة والسلام: «تَفْتَرِقُ أُمَّتِي على بضع وسبعين<sup>(٧)</sup> فرقةً،

<sup>(</sup>١) الآية (٣٦) من سورة يونس.

<sup>(</sup>۲) هذه الزيادة من ي. 💮 💮 🔲 آخر الورقة (۱۰۰) من ل.

<sup>(</sup>٣) في ح: اأوا - (١) هذه الزيادة في ي.

 <sup>(</sup>٥) في غيرح، آن «الشهادة وأمارة».

<sup>(</sup>٦) الحديث أخرجه أبو يعلى في مسنده على ما في الفتح الكبير: (٣٧/٣) ومجمع الزوائد (١٧٤/١)، وابن عبد البر في جامع بيان العلم: (١٣٤/٢)، والبغدادي في الفقيه (١٧٩/٢) وليس فيه تصريح بلفظ القياس؛ بل بلفظ «الراي» وكذلك أورده ابن حزم في الإحكام: (١/١٥).

 <sup>(</sup>٧) في غير ل، ي، «ستين»، وهووهم، وهذا اللفظ أورده أبو عمر في جامع بيان العلم:
 (٢/ ٣٤/) والخطيب في الفقيه (١/ ١٨٠) وكلاهما من حديث عوف بن مالك، وانظر أحاديث =

أعظمهُم فتنةً قومٌ يقيسونَ الأمورَ برأيهم، فيحرَّمونَ الحلالَ، ويحلَّلون الحرامَ». فإن قلت: خبرُ الواحدِ [لا(١)] يعارض الدليل(٢) العقليَّ الَّذي ذكرناه.

قلت: الدليلُ الَّذي ذكرتموه \_ هو أنَّ القياسَ [يفيد الضرر المظنون، فيجب الاحتراز عنه، ولا شك أنَّ خبر الواحد يفيد الظن، فإذا ورد في المنع من القياس (٣) \_ أفاد (٩) ظنَّ (٤): أنَّ التمسُّكَ بهِ سببُ الضررِ، وذلكَ يوجبُ الاحتراز [عنه (٩)].

# وأمًّا إجماع الصحابة -

فهو أنَّه نقلَ عن كثيرٍ منهم التصريحُ بذّم القياس \_ على ما تقدَّم بيانهُ \_ ولم يظهرُ من أحدٍ \_ منهم \_ الانكارُ على ذلك الذمّ: وذلك يدلُّ على انعقادِ الإجماع (١) على فسادِ القياس .

فإن قلت: هذا معارضٌ بأنَّهُ نقلَ ـ عنهم ـ: أنَّهم اختلفوا ـ في مسائلَ ـ مع أنَّه لا طريقَ لهم إلى تلكَ المذاهب إلّا القياس ـ.

قلتُ: ما ذكرناه أولى ؛ لأنَّ التصريحَ راجحٌ على ما ليسَ بتصريحٍ .

[و(٧)] أمَّا إجماع العترة - فلأنَّا [كما (٨)] نعلم - بالضرورة - بعد مخالطة

<sup>=</sup> افتراق الأمة في سنن أبي داود: (٩٩٦، و٩٧) وسنن الترمذي (٢٦٤٢) وابن ماجه (٣٩٩١) من حديث أبي هريرة، وقبال الترميذي: «حسن صحيح». وأورده الخطيب في التاريخ: (٣٠٩/١٣)، وانبظر المقباصد: (٣٤٠)، والكشف (١٠٠١)، وأسنى المطالب (٨٧)، وانظر الجزء الرابع، ص ٨٣، من كتابنا هذه.

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٢) عبارة ي: «دليل العقل».

 <sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من ل.
 (\*) آخر الورقة (١٠٥) من جـ.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، ل، ي، وفي النسخ الأخرى: «الظن».

<sup>(</sup>٥) لم ترد الزيادة في ح، ل: (٣) لفظ آ، ئ: «اجماعهم»:

<sup>(</sup>٧) هذه الزيادة من آ، ي. (٨) هذه الزيادة من ح، آ.

أصحاب (١) النقل \_ : أنَّ مذهبَ الشافعيّ ـ رضي الله عنه ـ وأبي حنيفة ومالكِ ـ رحمهما الله ـ القولُ بالقياس ِ : فكذا نعلم ـ بالضرورة ـ أنَّ مذهبَ أهلِ البيت : كالصادق والباقر إنكارُ القياس ِ . وقد تقدمَ ـ في باب الإجماع ـ أنَّ إجماع العترة حجَّةً .

[و(٢)] أمَّا المعقولُ \_ فمن وجوه:

#### الأول:

لو جازَ العملُ بالقياسِ \_ لما كانَ الاختلافُ منهّياً عنه، لكنَّه منهيِّ عنه: فالعملُ بالقياسِ غيرً جائزٍ.

بيان الملازمة:

أنَّ العمــلَ بالقِياسِ يقتضي اتَّبــاع الأمــاراتِ، وذلــك يقتضي وقـوعُ الاختلاف(٢) ـ لا مخالة ـ ووقوعُ ذلكَ شاهدُ على [صحة(١)] ما قلناه.

بِيانُ أَنَّه لا تَجَوِزُ المَخَالَفَةُ \_ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَنَسْزَعُوا فَتَفْشَلُواْ وَتَلْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ (٥).

### الثاني:

أنَّ الرجلَ لو قالَ: «أعتقتُ غانماً لسوادِهِ(\*)، فقيسوا(١) عليهِ ، لم يعتقُ سائرُ عبيدهِ السودِ، فضلاً عمَّا إذا لم يأمرُ بالقياس .

فإذا قالَ الله \_ تعالى \_: (حَرَّمْتُ الرِّبا في البُّرِّ)، فكيفَ يجوزُ القياس عليه؟ فهذا كلُّه كلامً من لم (٧) يمنع القياسَ عقلًا.

(٣) في غير ح: «الخلاف، (٤) لم ترد الزيادة في ي.

(٥) الآية (٤٦) من سورة الأنفال. ﴿\*) آخر الورقة (٣٥) من ص.

(١) كذا في ص، ح، وفي غيرهما أبدلت الفاء واواً.

(٧) في غيرح، ى: «الآ».

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «أهل».

أمّا المانعون منه \_ عقلاً \_ فقد ذكرنا: أنَّ منهم من خصَّ ذلك المنعّ بهذا الشرع .

ومنهم من منعه في كلِّ الشراثع (\*).

أمَّا الأوَّلُ \_ فهو قولُ النظَّام .

واحتجّ عليهِ: بأنَّ مدارَ هذا الشرع على الجمع بين المختلفاتِ، والفرقِ بينَ المختلفاتِ، والفرقِ بينَ المتماثلاتِ، وذلك يمنعُ من القياسِ في هذا الشرع.

بيانُ الأوَّل بصورٍ:

#### إحدَاها:

أَنَّهُ جعلَ بعضَ الأزمنةِ والأمكنةِ أشرفَ من بعض ، مع استواءِ الكلِّ \_ في الحقيقةِ ؛ قالَ الله \_ تعالى \_ : ﴿ لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ ٱلْفِ شَهْرٍ ﴾ (١) ، وفضًلَ الكعبةَ على سائر البقاع .

### وثانيتها:

جعلَ الترابَ طهوراً، مع أنَّهُ ليسَ بغسَّال، بل يزيدُ (١) في تشويهِ الخلقةِ . وثالثتُها :

فرضَ الغسلَ من المنيِّ، والرجيعُ أنتنُ منهُ.`

### ورابعتُها:

نهانا عن إرسال السبع على مثله، وأقوى منه، ثم (٣) أباح إرساله على البهيمة الضعيفة.

#### وخامستُها:

نقُص من صلاة المسافر الشطر (٤) ممًا كانَ عددهُ أربعاً، وترك ما كانَ ركعتين.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٦٥) من ي.

<sup>(</sup>١) الآية (٣) من سورة القدر. (٢) لفظ ل: «يه».

<sup>(</sup>٣) في ى: «و».(٤) لفظ ل: «المشقة».

#### وسادستُها ;

أسقط الصوم والصِّلاة عن الحائض ، ثم أوجبَ عليها قضاء الصوم ، مع أنَّ الصلاة أعظمُ قدراً من (٠) الصوم .

### وسابعتُها:

جعلَ الحرَّةَ القبيحةَ الشوهاءَ تُحْصِنُ، والماثةَ من الجواري الحسانِ لا يحصِنُ.

### وثامنتُها(\*):

حرَّمَ النظرَ إلى شعرِ العجوزِ الشوهاءِ، مِعَ أَنَّها لا تفتنُ الرجالَ الشبَّانَ \_ البِّنة \_ وأباحَ النظر إلى محاسن الأمةِ الحسناءِ، مع أنَّها تفتنُ الشيخَ .

### وتاسعتُها:

قطعَ سارقَ القليلِ ، وعفا عن غاصب الكثير (\*).

#### وعاشرتها:

جلدَ بالقذفِ بالزُّني، ولم يجلدُ بالقذفِ بالكفر.

### وحادية عشرها(١):

قبلَ في الكفرِ والقتلِ شاهدين، ولم يقبلُ في الزُّني إِلَّا أربعةً، وهو دونهما. وثانية عشرها:

جلدَ قاذفَ الحرُّ الفاجر، وعفا عن قاذفِ العبدِ العقيفِ.

### وثالثة عشرها:

أُوجبَ على الصبيَّةِ المتوفيُّ عنها زوجُها العدَّةَ، وفرَّقَ \_ في العدَّةِ \_ بين

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٩) من آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٧) من جـ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠١) من ل.

<sup>(1)</sup> كذا في ى، وفي غيرها ؛ «وحاديه، وكذلك الفاظ العدد بعدها.

الموتِ والطلاقِ، معَ أنَّ حالَ الرحم ِ لا يختلفُ فيهما.

#### ورابعة عشرها(\*):

جعلَ استبراءَ الأمةِ (١) بحيضةٍ، والحرُّةِ المطلُّقةِ بثلاثِ حيضٍ.

## وخامسة عشرها:

يخرجُ الريحُ من موضع ِ الغائطِ، وفرضَ تطهيرَ موضع ِ آخر، مع أنَّ غسل [ذلك ٢٠] المكان أولى.

إذا ثبت هذا \_ فنقول: [إنَّ (")] مدارَ القياسِ على أنَّ الصورتينَ لمَّا تماثلتا \_ في الحكم \_ لكنَّ هذه المقدِّمةَ والمصلحة \_: وجبُ استواؤهما \_ في الحكم \_ لكنَّ هذه المقدِّمةَ لو كانت حقَّة (4) \_ لامتنعَ التفريقُ بينَ المتماثلاتِ، والجمعُ بينَ المختلفاتِ \_ في تلك الصورِ \_ فلمَّا لم يمتنعُ ذلك: علمنا فسادَ تلكَ المقدِّمةِ ؛ وإذا فسدت تلك المقدِّمة : بطلَ القولُ بالقياس .

وأمًّا الَّذين منعوا من القياس ِ - في كلِّ الشرائع ِ (\*) - فقد عرفتَ أنَّهم ثلاثُ رق:

#### الفرقة الأولى:

الذين أنكروا كونَ القياس ِ طريقاً إلى الظنِّ \_ وهؤلاء قد تمسَّكوا بوجوه:

#### أحدُها:

أنَّ البراءة الأصليَّة [معلومةُ(°)] والحكم(١) الثابتُ بالقياسِ ، إمَّا أن يكون على وفق البراءة الأصليَّة ، أو لا على وفقها .

فإن كان على وفقِها \_ لم يكن في القياس ِ فائدةً .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٦) من ج.

<sup>(</sup>١) لفظ ح: «الإماء». (٢) هذه الزيادة: من ي.

 <sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من آ.
 (٤) لفظ ل: «خفية»، وهو تصحيف.

ا(ه) آخر الورقة (١٣٤) من س. (٥) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٦) كذا في ح، ى، وفي غيرها أبدلت الواو فاء.

وإن كان على خلافِها \_ كانَ ذلك القياسُ معارضاً للبراءةِ الأصليَّةِ لكنَ البراءة الأصليَّةِ لكنَ البراءة الأصليَّة دليلٌ قاطع، والقياسُ دليلٌ ظنيُّ، والظنيُّ إذا عارضَ اليقينيُّ: كان الظنيُّ باطلاً: [فيلزمُ كونُ القياس باطلاً(١٠)].

#### وثانيها:

أنَّ القياسَ لا يتمُّ في شيءٍ من المسائل إلاّ إذا سلَّمنا أنَّ الأصلَ في كل شيءٍ (٢) بقاؤهُ على ما كانَ، إذ لو لم يثبتْ ذَلكَ \_ فهبْ أنَّ الشارع (٣) أمر (٤) بالقياس، ولكن كيف يعرف [أنَّه بقى ذلك التكليف.

وإذا نصَّ على حكم الأصل فكيف يعرفُ (٥) أنَّ ذلك الحكم باقٍ في هذا الزمانِ: فَثَبَتَ أَنَّ القياسَ لا يتمُّ إلاَّ مع المساعدةِ على هذا الأصل ِ.

إذا ثبتَ ذلك \_ فنقول: الحكمُ المثبتُ بالقياسِ ، إما أنْ يكونَ نفياً أو إثباتاً:

فإن كانَ نفياً \_ فلا حاجة (٢) فيه إلى القياس ؛ لأنًا علمنا أنَّ هذا الحكم كانَ معدوماً \_ في الأزل \_ والأصلُ في كلِّ أمرِ بقاؤهُ على ما كانَ : فيحصلُ لنا ظنُّ ذلكَ العدم ، فيكونُ إثباتُ ذلكَ الظنِّ بالقياس مرَّةً أخرى عبثاً .

فإن قلتَ: ثبوتُهُ بْدليلِ لا يمنعُ من ثبوتِهِ بدليلِ آخرَ.

قلتُ: نعم؛ ولكن بشرط أنْ لا يفتقرَ الدليلُ الثاني إلى الأوَّلِ ؛ [و(٢)]أمَّا إذا افتقرَ إليه \_كان التمسُّكُ بالدليل الثاني تطويلًا محضاً: من غير فائدةٍ.

[و(^)] أمَّا إن كانَ الحكمُ المثبتُ بالقياسِ إثباتاً فنقول: قد بيِّنًا: أنَّ قولنا: «إنَّ الأصلَ في كلِّ أمرِ بقاؤهُ على ما كانَ» \_ يقتضي [ظنَّ (^)] عدم ذلكَ الحكم

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من س. (٢) لفظ ي: «أمير».

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، وهو المناسب، ولفظ غيرها: «الشرع».

<sup>(</sup>٤) زاد في س، آ: «بالعمل».

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين ساقط من غير س، آ، ح.

<sup>(</sup>٦) في آ زيادة: «لنا». (٧) هذه الواو زادها ح.

<sup>(</sup>٨) هذه الزيادة من ح، آ. (٩) سقطت هذه الزيادة من ي.

- في الحال ِ - فلو اقتضى القياسُ ثبوتة - في الحال ِ - مع أنَّ القياسَ متفرَّعُ على تلك المقدِّمةِ (١) - التي هي الأصلُ - تلك المقدِّمةِ (١) - التي هي الأصلُ - وبينَ القياس ِ - الذي هو الفرعُ - ولا شكَّ أنَّ في مثل ِ هذ التعارض ِ يجبُ ترجيحُ الأصل ِ على الفرع : فوجبَ القطعُ - ها هنا - بسقوط القياس ِ .

#### وثالثها:

أَنَّ القياسَ لا يفيدُ ظنَّ الحكم إلا إذا ظننا كونَ الحكم \_ في الأصلِ معلَّلاً بالوصفِ الفلانيِّ ، وذلكَ الظنُّ محالً ؛ لما سيأتي \_ في الباب الثاني \_ أنَّ تعليلَ الحكم الشرعيُّ محالً .

### الفرقة الثانية:

الذين سلّموا أنَّ القياسَ يفيدُ الظنَّ ، لكنَّهم قالوا: لا يجوزُ التكليفُ باتباع الظنِّ ؛ قالوا: لأنَّ الظنَّ قد يخطىء ، وقد يصيبُ فالأمرُ به أمرَ بما يجوزُ أن يكونَ خطأ . وذلك غير (\*) جائز .

### الفرقة الثالثة:

الَّذين قالوا: يجوزُ التكليفُ باتباعِ الظنَّ، لكنَّه غيرُ جائز \_ ها هناـ [قالوا (٢)]: لأنَّ الاكتفاءُ (٩) بالقياسِ اقتصارٌ على أدونِ البابين (٢) مع القدرة على أعلاهما؛ وذلك غير جائز (٩).

إنَّما قلنا: «إنَّه اقتصارٌ على أدون البابين(٤)»، لأنَّا نعلمُ ـ بالضرورةِ ـ أنَّ تنصيص صاحب(٩) الشرع أظهرُ في باب البيانِ من التفويض ِ إلى القياس ِ

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من ي.

<sup>(\$)</sup> آخر الورقة (١٠٠) من آ.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>۱) آخر الورقة (۱۰۷) من جه. (۳) في ح، آ، ي: «البيانين».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٢) من ل.

 <sup>(</sup>٤) لفظ ح، آ، ی: «البیاثین».
 (۵) لفظ ح، آ، ی: «البیاثین».

وإنَّما قلنا: «إِنَّهُ مَعَ القدرةِ على أعلاهما»، لأنَّهُ لا امتناعَ في التنصيص على أحكام القواعدِ الكليَّةِ.

واحترزنا بهذا عن الشهادة والفتوى وقيم المتلفات وأروش الجنايات، والتمسَّك بالأمارات ـ في معرفة القبلة ـ والأمراض والأرباخ والأمور الدنيويَّة؛ لأنَّ هذه الأشياء تختلف باختلاف الأشخاص والأوقات والأمكنة والاعتبارات: فالتنصيص عليها كالتنصيص (١) على ما لا نهاية (٩) له؛ وهو محال.

وإنّما قلنا: «إنّ الاقتصارَ على أدونِ البابينِ (٢) مع القدرةِ على أعلاهما غيرٌ جائزٍ» لأنّه إذا لم يقع البيانُ على اقصى الوجوه - حسنَ من المكلّفِ أن يحملَ (٠) اليقين على صعوبةِ البيانِ، لا على تقصيرِ نفسِهِ، فالإتيانُ بكمال ِ البيانِ إزاحةً لعذرِ المكلفِ: فيكونُ «كاللّطف» وترك المفسدة في الوجوب.

## [و(")] الجوابُ:

أمًّا النقوضُ \_ فقد ذكرنا أنَّ الدليلَ الشرعيَّ لمَّا قام على عدم الالتفاتِ إلى اللهُ المظانِّ: لم يبقَ الظنَّ

قوله: «فحينتُذِ يصيرُ عدمُ الدليلِ المبطلِ للقياسِ جزءاً من المقتضي».

قلنا: ليس كلَّ ما وجودُهُ يمنعُ من عمل المقتضي ـ كانَ عدمهُ جزءاً من المقتضي؛ فإنَّ الَّذي يمنعُ الثقيلَ من النزولَ لا يصيرُ عدمهُ جزء المقتضي للنزول؛ لاستحالة كونِ العدم من العلَّة (٤) الوجوديَّةِ.

قوله: «جوازُ الرجوعِ إلى الظنَّ ـ في الشرعيَّاتِ ـ مشروطٌ بعدم ِ التمكُّنِ من تحصيل العلم ه. ا

<sup>(</sup>١) لفظ ي: ﴿تنصص، .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٥) مناس.

<sup>(</sup>۲) في ي، آ: «البياثين»..

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٦٦) من يُ (٣) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٤) كذا في ص، ح، وعبارة غيرهما: «من علَّةِ الوجود».

[قلنا: لا نسلم، فإنه (١)] إذا حصلَ الظنَّ الغالبُ بسببِ القياسِ ، باشتمال (١) أحدِ الطرفينِ على المفسدةِ ، والآخرِ على المصلحةِ \_ فإلى أن يُستقصى في طلبِ العلم (٣) \_ لا بدَّ في الحالِ من أن يرجِّح أحد الطرفينِ على الآخرِ ؛ لامتناع تركِ النقيضين (١) \_ وصريحُ العقلِ يشهدُ بأنَّهُ لا يجوزُ ترجيحُ المرجوحِ : فتعيَّن ترجيحُ الراجح ِ .

وهو الجوابُ: \_ أيضاً \_ عن الإمام المعصوم.

## [و(٥)] أمَّا المعارضات \_ فنقول:

أمّا التمسَّك بالآياتِ \_ فالجوابُ عنها: أنَّ الدلالة لمَّا دَلَّت على وجوبِ العمل بهذا الظنَّ \_ صارَ كأنَّ الله \_ تعالى \_ قال: «مهما ظننتَ أنَّ هذه الصورة تُشبهُ تلكَ الصورة \_ في علَّةِ الحكم \_ فاعلم قطعاً أنَّكَ مكلَّفُ بذلكَ الحكم \_ .

وحينتذ: يكونُ الحكمُ معلومًا، لا مظنونًا \_ ألبَّة.

وأمًّا الاحاديثُ \_ فهي معارضة بالأحاديثِ الدالَّةِ على العملِ بالقياسِ ، وطريقُ التوفيقِ أن نصرفُ الأمرَ بالقياسِ إلى بعضِ أنواعِهِ ، والنهي إلى نوع ٍ آخرَ .

وأمَّا إجماعُ الصحابةِ فقد سبقَ الجوابُ عنه.

وأما إجماع العشرة \_ فممنوع . وروايات (١) الإماميَّةِ معارضةً بروايات (١) الزيديَّةِ : فانَّهم ينقلونُ عن الأثمةِ جوازَ العمل بالقياس .

قوله: «العملُ بالقياس يستلزمُ وقوعَ الاختلافِ..

<sup>(</sup>۱) ساقط من ي.

<sup>(</sup>۲) لفظ غيرح، ص: «واشتمال».

<sup>(</sup>٣) ني ي: (فلاء.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، وفي غيرها: ﴿وصريح﴾.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٦) كذا في ى، ولفظ غيرها: «برواية» في الموضعين.

قلنا: وكذا العملُ بالأدلَّةِ العقليَّةِ والنصوصِ (١) يستلزمُ وقوعَ الخلافِ(٢)، فما هو جوابكم \_ هناك \_ فهو جوابُنا \_ ها هنا.

قوله: «لو قالَ لوكيلهِ: أعتق غانماً لسوادِهِ، فإنَّه لا يعتلُ عليهِ كل عبيدهِ السود».

قلنا: إنّه لو صرَّح بعد (٣) ذلك - فقال: «قيسوا عليهِ سائرَ عبيدي»: لم يعتق عليه سائرُ عبيده؛ ولو نصَّ الله - تعالى - على حكم (٤)، ثمَّ قال: «قيسوا عليه» فلا نزاعَ - في جوازِ القياس - فظهرَ الفرقُ بين الصورتين، والسبُ فيه: أنَّ حقوقَ العباد مبنيَّةٌ على (٩) الشحِّ والضِنَّةِ لكثرةِ حاجاتهم، وسرعةِ رجوعهم عن دواعيهم وصوارفهم.

وأمّا شبهة (<sup>0</sup>) النظّام \_ فجوابُها: أنَّ غالبَ أحكام الشرع معلَّلُ (<sup>1</sup>) برعاية المصالح المعلومة، والخصمُ إنَّما بيَّنَ خلافَ ذلك في صور قليلة جداً، وورودُ الصور النادرة \_ على خلاف (<sup>0</sup>) الغالب \_ لا يقدح في حصول الظنِّ: كما أنَّ الغيمَ الرطبَ إذا لم يمطر \_ نادراً لا يقدحُ في ظنَّ نزول المطر منه (<sup>1</sup>).

(٣) في ل، آ: «مع). (٤) لفظ ح: «الحكم».

(\*) آخر الورقة (١٠٨) من ج. (٥) لفظ ي: «شبه».

(٦) كذا في خ، ولفظ غيرها: «معللة».

(\*) آخر الورقة (١٠١) من آ.

(٧) مرة أخرى يسهب المصنّف في عرض شبهات هذا الضال ويقتصد في الرد عليها ولقد أورد الأصوليّون هذه الشبهات، فمنهم منْ ناقشها على سبيل الإحمال كمافعل الإمام المصنف - ومنهم من ناقشها على التفصيل فانظر المستصفى: (٢/٢٤/١)، والمعتمد (٢/٤٦/) ونهاية السول (١٥/٣) وبحاشيته الإبهاج: (١٣/٣ - ١٥) وقد عقب على ما ذكره النظام بقوله: «واعلم: أنْ ما ذكره النظام من أن الشريعة مبنية على الجمع بين المختلفات والفرق بين المتماثلات كذب وافتراء وإنما حمله على ذلك زندقته وقصده الطعن في الشريعة المطهرة، وقد كان زنديقاً يبطن الكفر ويظهر الاعتزال صنّف كتاباً في ترجيح التثليث على التوحيد لعنه الله هانظر صن (١٤) وانظر (٢٣٣/٣) منه أيضاً، وانظر بعض فضائحه في الملل=

<sup>(</sup>١) كذا في ح، ولفظ غيرها «والنص». (٢) في ل، آ، ح: «الاختلاف».

= والنحل: (١/ ٧٧ - ٨٧)ط الازهر.

وسواء أكانت هذه الأباطيل من أفكار النظام ومبتكراته \_ كما يقول الأصوليون \_ أم هي من أفكار ابن الرواندي الملحد ونسبت إلى النظام لتشويه سمعة المعتزلة \_ كما يشير إلى ذلك الخياط المعتزلي في كتابه والانتصار، فإنها من الأمور المبنية على المغالطة \_ واللجاجة \_ والتي ما كان ينبغي الالتفات اليها، أو العناية بتقريرها وحفظها، وإن كان الجمهور \_ ومنهم الإمام المصنف \_ قد ردوا على النظام وغيره ذلك، تارة بالإجمال وأحرى بالتفصيل: أما الرد الإجمالي قمبناه على منع مقدمات دليله كلها ثم منع النتيجة.

وأما الرد التفصيلي \_ فقد أوضحوا أولاً: أن الأحكام الشرعية منها ما هو معلّل، ومنها ما ليس بمعلّل، والمعلل منه ما يدرك العقل علته وحكمة مشروعيّته، ومنه ما ليس كذلك.

قال الغزالي \_ رحمه الله \_: «الأحكام ثلاثة أقسام: قسم لا يعلّل أصلاً وقسم يعلم كونه معلّلاً كالحجر على الصبيّ؛ فإنه لضعف عقله، وقسم يتردد فيه، ونحن لا نقيس ما لم يقم لنا دليل على كون الحكم معللاً، ودليل على عين العلة المستنبطة، ودليل على وجود العلة في الفرع» المستصفى (٢٦٤/٢)، وشفاء الغليل: (١٩٩ ـ ٢٠٧).

وأما ثانياً \_ فإن الصور التي ذكرها \_وإن اختلفت في بعض الصفات فقد تكون متماثلة في العلة التي استوجبت الحكم، وذلك لأن المختلفات \_ كما قال العضد \_: لا يمتنع اشتراكها في صفات ثبوتية وأحكام. انظر شرح مختصر ابن الحاجب: (٢/ ٢٥٠)، ونحوه ما قاله قاضي القضاة: من أن القياس يقتضي الجمع بين الشيئين في الحكم، واختلافهما فيه إذا اشتركا أو افترقا في علته، لا في الصورة على ما في المعتمد (٢/ ٧٤٧).

وأما ثالثاً - فعلى فرض تسليم ما ذكره: من أن شريعتنا جمعت بين المتفرقات وفرقت بين المتماثلات، وأثبتت أحكم لا مجال للعقل فيها - فان هذا لا يستدعي التسليم بأن كل شريعة هذا شأنها يستحيل عقلاً التعبد فيها بالقياس في جميع الأحكام وفي كل الصور والأحوال، وإنما يخصص ذلك بالصور التي ثبت فيها التفريق بين المجتمع، والجمع بين المختلف، والصور غير المعقولة المعنى، وذلك لأمور.

أولها: ما ذكره الإمام المصنف: من أن هذه الصور - بالنسبة لغيرها - صور نادرة، والنادر لا يقاس عليه، ولا يعترض به على غيره.

وثانيها: أن الصور المذكورة لم يجر فيها القياس، ولم تتوفرفيها شروطه فالاعتراض بها باطل، وعدم ظهور الحكمة فيها لمثل النظام لا يجعلها دليلًا على أن كل أحكام الشريعة = قوله: «البراءةُ الأصليَّةُ معلومةً، والقياسُ دليلُ ظنيُّ، والظنُّ لا يعارضُ اليقينَ (°)».

قلنا: ينتقضُ ذلك بجوازِ العملِ بالفتوى والشهادةِ، وتقويم المقوّمين وبجوازِ العمل بالظنُّ في الأمور الدنيويّةِ.

قولُهُ: «القياسُ إِمَّا أَنْ يردَ على وفقِ حكم ِ الأصلِ ، أو على خلافِهِ».

قلنا: ينتقضُ بالأمور المذكورةِ.

[قوله: «الظنُّ قدْ يخطىء(٥) وقد يصيب».

قلنا: ينتقض بالأمور المذكورة(١)].

قوله: «الاكتفاء بالقياس اكتفاء بأدون البابين(١)، مع القدرة على أعلاهما».

قلنا(\*): إنَّه كذلكَ، فلمَ لا يجوزُ؟

فإنْ قالوا: لأنَّه لطفٌ، واللطفُ واجبٌ.

وثالثها: أن العلماء قد تناولوا هذه الصور تفصيلًا، وبيّنوا الحكم والعلل التي يمنكن تعليل كل منها بها، وهي حكم وعلل معقولة المعنى لا ينكرها إلّا غبيّ أو معاند أو جاحد.

ولمعرفة جملة من هذه الشبهات، أو اكثرها أنظر إعلام الموقعين الفصل الخاص بدتناقض القياسيين دليل على فساد القياس». وفصل «القياسيون يجمعون بين ما فرّق الله ويفرقون بين ما جمع» وانظر تأويل ابن القيِّم - رحمه الله - لذلك كله في الجزء الثاني من كتابه إعلام الموقعين فإنّه - رحمه الله - قد تعرض لبيان الحكمة في كل ما ظنه النفاة خالياً منها، كما فعل ذلك كثير من الفقهاء. فارجع إليها لمعرفة علة كل ما زعم أنّه خال من العلة والحكمة وراجع إحكام الآمدي: (٤/٤ - ٣٣)ط الرياض.

<sup>=</sup> الإسلامية غير معلَّلَة وبالتَّالي لا يصح الآخذ بالقياس فيها.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٦) من س.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفين ساقط من ي، والعلامة لأخر الورقة (١٠٣) من ل.

<sup>(</sup>٢) في أن، آ، ح: إلا البيالين».

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٠١) من ح.

قلنا: الكلام على هذه الطريقة سبق ـ في بابِ الاجماع ِ ـ على الاستقصاء(١).

# المسألةُ [الثانيةُ ٣]:

قالَ النظام: «النصَّ على علَّةِ الحكم ِ يفيدُ الأمر بالقياس ِ». وهو قولُ أبي الحسين البصريِّ ، وجماعةٍ من الفقهاء.

[و(٣)] منهم من أنكرهُ. وهو المختارُ.

وقـالَ أبـو عبـداللهِ البصريُّ: إنْ كانت العلَّةُ علَّةً ـ في الفعل ِ ـ لم يكن التنصيصُ عليها تعبُّداً بالقياس .

[وإنْ كانت علَّةً \_ في التركِ \_ كانَ التنصيصُ عليها تعبُّداً بالقياس (٤)].

#### لنا:

أنَّ قولَـهُ: «حرَّمتُ الخمرَ لكونها مسكرةً» يحتملُ أنْ تكونَ العلَّةُ هي الإسكارُ، وأن تكونَ [العلَّةُ (°)] هي إسكارُ الخمرِ، بحيثُ يكونُ قيدُ كونهِ مضافاً إلى الخمر معتبراً في العلَّةِ؛ وإذا احتملَ الأمرين: لم يجزِ القياسُ إلَّا عندَ أمر مستأنف بالقياس .

فإن قيلَ: لا نسلّمُ أنَّ قيدَ [كونِ ١] الإسكارِ في ذلكَ المحل \_ يحتملُ أنْ يكونَ جزءاً من العلّةِ، فإنَّا لوجوَّزْنا ذلك [ل] للزمنا تجويزُ مثلِه \_ في العقليّاتِ \_ حتى ١٧ نقولَ: هذه الحركة إنَّما اقتضت المتحركيَّة لقيامِها بهذا المحلّ، فالحركة القائمة لا بهذا المحلّ لا تكونُ علَّة للمتحركيَّة .

<sup>(</sup>١) انظر: الجزء الرابع، ص ١٠١، من كتابنا هذا.

<sup>(</sup>٢) اقتصر في ص على لفظ ومسألة.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الواو في ي.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من ي.

<sup>(</sup>٥) لم ترد في ح، ي.

<sup>(</sup>٦) لم ترد الزيادة في آ. ' (٧) لفظ آ دف،

سلَّمنا إمكانَ كونهِ معتبراً في الجملة لكنَّ العرف يدلُّ على سقوطِ هذا: القيدِ عن درجةِ الاعتبارِ؛ لأنَّ الأبَ إذا قالَ لابنه: «لا تأكلُ هذهِ الحشيشةَ لأنَّها سمًّ» عن منعَهُ عن أكل كلَّ حشيشةٍ تكونُ سمًّا.

وإذا أثبتَ ذلكَ \_ في العرفِ \_ ثبتَ مثلهُ \_ في الشرع \_ لقوله عليه الصلاةُ والسلام: «ما رآه المسلمونَ حسنًا \_ فهو عندَ الله حسنٌ».

سلّمنا: أنَّه غيرُ سَاقطِ في العرفِ إلا أنَّ الأغلبَ على الظنَّ سقوطُهُ؛ لأنَّ على الظنَّ سقوطُهُ؛ لأنَّ علَّة الحكم وجبَ أنْ تكونَ منشأ الحكمة، ولا مفسدة في كونِ الإسكارِ قائماً بهذا المحلِّ أو بذاك، بل منشأ المفسدة كونَّهُ مسكراً فقط؛ فإذا غلبَ على ظبِّنا ذلك: , وجبَ النحكمُ بهِ احترازاً عن الضرر المظنون.

سلّمنا: أنّ (١) هذا القيد غيرُ ظاهرٍ ، لكنّ دليلكَمُ إنّما يتمشّى فيما إذا قالَ الشارعُ: «حرَّمتُ الخمر لكونِها مسكرةً (٢)» . أمّا لو قالَ: «علَّةُ حرمةِ الخمر ـ إنّما هي الإسكارُ» لا يبقى ذلك الاحتمالُ .

سلَّمنا: أنَّ دليلكم يمنع من القياس ، لكن - ها هنا - ما يدلُّ على جوازِه: فإنَّ قولَ الشارع : «حرَّمتُ الخمرَ لكونها مسكرةً» - يقتضي إضافة الحرمة إلى الإسكار (٥) ، وذلكَ يدلُّ على أنَّ العلَّة - هي الإسكارُ: فوجبَ أن يترتَّبَ الحكمُ عليه أينما وجدَ.

وأمّا من فرَّقَ بينَ الفعل والتركِ \_ [فقد ٣] قالَ: إنَّ من ترك أكلَ رمّا يَّ لحموضتها وجبَ عليه أن يترك أكل رمَّانةً لحموضتها لا يجبُ عليه أن ياكلَ [كلّ (مَّانةٍ حامضةٍ ، أمَّا من أكلَ رمَّانةٍ لحموضتها لا يجبُ عليهِ أن ياكلَ [كلّ (٤)] رمَّانةٍ حامضةٍ .

[و(٥)] الجوابُ(٩):

قوله: «هذا الاحتنمالُ قائمٌ في الحركةِ».

<sup>(</sup>۱) زاد في ح، ى: «ف». (۲) عبارة ح: «لكونه مسكراً».

<sup>(</sup>٣) لم تود هذه الزيادة في ح. (١) آخر الورقة (٣٦) من ص.

<sup>(</sup>٤) سقطت الزيادة من ل (٥) هذه الزيادة سن ح، آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٩) من ج.

قلنا(١): إن عنيتَ «بالحركةِ» معنى يتقضي المتحركيَّة \_ فهذا المعنى يمتنعُ فرضُّهُ بدون المتحركيَّةِ.

وإن عنيتُ (\*) «بالحركةِ» شيئاً آخر ـ بحيثُ يبقى فيهِ (\*) هذا(<sup>(†)</sup> الاحتمال ـ فهناك نسلم أنَّهُ لا بدُّ في إبطال ِ ذلكَ الاحتمال ِ من دليل ِ منفصل ٍ .

قولُهُ: «العرفُ يقتضي إلغاءَ<sup>(١)</sup>؛ هذا القيدِ».

قلنا: ذاك إنَّما عرف بالقرينة \_ وهي: أنَّ شفقته تمنعُ من تناول كل ما يقتضي ضرراً، فلِمَ<sup>(ه)</sup> قلت: إنَّ هذا المعنى حاصلٌ في العلَّةِ المنصوصةِ؟

قوله: «الغالب على (٤) الظنّ إلغاءُ هذا القيدِ».

قلنا: هب أنَّ الأمرَ كذلك؛ ولكن إنَّما يُلْحقُ الفرعُ بالأصلِ ، لأنَّهُ لمَّا غلبَ على ظُنْنا كونَّهُ في معناه، ثمَّ الدليلُ دلَّ على وجوبِ الاحترازِ من الضررِ المظنونِ \_ فحينئذ: يجبُ علينا أن نحكم \_ في الفرع \_ بمثل حكم ِ الأصل ، ولكن هذا \_ هو الدليلُ الَّذي دلَّ على كونِ القياس حجَّةً ، فالتنصيصُ على علَّةِ الحكم لا يقتضي إثباتَ مثلِهِ \_ في الفرع ِ \_ إلا مع الدليلِ الدالُ على وجوبِ العمل بالقياس ِ .

قولةً: «لو صرِّح بأنَّ العلَّةَ ـ هي الإسكارُ ـ لا يبقى فيهِ هذا الاحتمال (٥) .

قلنا (\*): في هذه الصورة - نسلم أنَّه أينما حصلَ الإسكارُ: حصلت الحرمةُ، لكنَّ ذلكَ ليس بقياسٍ ؛ لأنَّ العلمَ بأنَّ الإسكارَ - من حيثُ هو إسكارُ

<sup>(</sup>۱) زاد في آ. «له».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٧) من س. (\*) آخر الورقة (٦٧) من ي.

<sup>(</sup>٢) لفظ آ: وذلك.

<sup>(</sup>٣) لفظ ح: «بقاء»، وهو وهم. ﴿ ﴿ أَحَرِ الْوَرَقَةُ (١٠٢) من آ.

<sup>(</sup>٤) زاد في ي: «هذا».

- يقتضي الحرمة : يُؤجب (١) العمل (٢) بثبوت هذا الحكم - في كلِّ محالَّه . ولم (٣) يكن العلم بحكم بعض تلك المحالِّ متأخَّراً عن (٤) العلم بالبعض ، فلم يكن جعلُ البعض فرعاً (٩) ، والآخر أصلاً - أولى من العكس : فلا يكونُ هذا قياساً ؛ بل إنَّما يكونُ قياساً بو قال : «حرَّمتُ الخمرَ لكونها مسكرةً » .

فحينتذ: يكونُ العلمُ يثبوتِ هذا الحكم ِ - في الخمرِ أصلاً للحكم به في النبيذِ.

ومتى قالَ \_ على هذا الوجه \_ انقدح الاحتمالُ المذكورُ.

قوله: «إِنَّ قولَهُ عَرَّمتُ الخمرَ لكونها مسكرة (٦) \_ يقتضي إضافةَ الحرمةِ إلى نفس الإسكار».

قلنا(\*): لا نسلِّم، فلعلَّ قيد كونِ الاسكارِ فيه \_ معتبرٌ في العليَّةِ على ما حقَّقناه.

قوله: «من تركَ أكلَ رمَّانةٍ لحموضتِها يجب (٧) عليه أن يتركَ الكلُّ».

قلنا: لا نسلم، لاحتمال أن يكونَ الداعي [له (^)] إلى التركِ، لا مطلقُ حموضةِ الرمّانةِ، بل حموضة هذه (^) الرمّانة، وإنّها غيرُ حاصلةٍ \_ في سائرِ (١٠) الرمّاناتِ.

سلَّمناه؛ ولكن لا فرق - في ذلك - بين الفعل والترك.

قوله: «من أكل رمّانةً لحموضتِها، لا يجبُ عليهِ أن يأكلَ كلَّ رمّانةٍ حامضة».

(٥) زاد في ي: ﴿جعل،

<sup>(</sup>١) كذا في آ، وهو الأنسب ولفظ غيرها: وفوجب.

<sup>(</sup>٢) لفظ ح: «العلم» والأصبح ما أثبتنا. (٣) في ي زيادة: «ما».

<sup>(</sup>٤) لفظ ل: وفي.

<sup>(</sup>٦) عبارة ح: «لكونه مسكراً». (\*) آخر الورقة (١١٠) من ح.

 <sup>(</sup>٧) كذا في ح، ولفظ غيرها: «وجب». (٨) هذه الزيادة من ح، ي.

<sup>(</sup>٩) عبارة ح: وهذا الرمّانين . . . (١٠) لفظ ح، ل: وهذه.

قلنا: ذاكَ [لأنّه(١)] ما أكلَها لمجرّد حموضتِها، بل لأجل حموضتِها مع قيام الاشتهاء الصادقِ لها، وخلّو المعدة عن الرمّان، وعلمِه بعدم تضرّره بها. وهذه القيودُ ـ بأسرها ـ لم توجد في أكل الرمّانةِ الثانيةِ.

المسألة الثالثة:

إلحاقُ المسكوتِ عنه، بالمنصوصِ عليه قد يكونُ ظاهراً جليّاً. وقد لا يكون كذلك.

فالأول(١): كقياس تحريم الضرب على تحريم التأفيف.

ومن الناس من قال: المنعُ من التأفيفِ منقولٌ بالعرفِ عن موضوعِهِ اللغويّ، إلى المنع من أنواع الأذى.

#### لنا وجهان:

### الأوّل:

أنَّ المنعَ من التَّافِيفِ لو دلَّ عليهِ \_ لدلَّ عليهِ ، إمَّا بحسبِ الموضوع (٣) اللغويِّ ، أو بحسب الموضوع (٣) العرفيّ .

والأوّلُ باطلٌ ـ بالضرورةِ ـ لأنَّ التأفيفَ غيرُ الضربِ؛ فالمنعُ من التأفيفِ لا يكونُ منِعاً من الضرب.

والثاني ـ أيضاً ـ باطلُ؛ لأنَّ النقلَ العرفيُّ خلافُ الأصل .

# وأيضاً:

فلو ثبتَ هذا النقلُ - في العرفِ - لما حسن من الملكِ إذا استولى على عدوهِ أن ينهى الجلّادَ عن صفعِهِ، والاستخفافِ به، وإن كان يأمرُهُ بقتلِهِ - وإذا بطلت دلالة (\*) اللفظِ عليه: علمنا أنَّ تحريمَ الضرب مستفادٌ من القياس .

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ل.

<sup>(</sup>٢) كذا في جـ، وفي غيرها: (والأول».

<sup>(</sup>٣) لفظ جـ، آ، ي: «موضوعه» في الموضعين.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٨) من س.

# [و(١)] احتجّ المخالفُ بأمور:

#### أحدُها:

لو كانَ ذلك مستفاداً من القياس \_ لوجبَ فيمن [لا"] يقول \_ بصحة القياس أن لا يعلمَ ذلك،

## وثانيها:

أنَّهُ يلزمُ أن لا يعلمَ العاقلُ حرمةَ ضربِهما، لو منعَه اللهُ عن القياس (\*) الشرعيِّ.

### وثالثها:

أجمعنا على أنَّ قولَهُ: «فلانُ لا يملكُ حبَّةً» يفيدُ في العرف أنَّهُ لا شيءَ له ألبتَّة ، وكذا قولهم: «لا يملكُ نقيراً ولا قطميراً» يفيدُ أنّه ليس (٣) له شيءُ ألبتَّة وإن كانَ «النقير» وفي أصل اللغة وعبارةً عن: النقرة الَّتي على ظهر النواةِ، والقطميرُ» عبارةً عمًا: في شقّ النواةِ. وكذلكَ قولُهم: «فلانٌ مؤتمنُ على قنطانٍ» فإنَّهُ يفيدُ وفي العرف كونة أميناً على الإطلاق.

وإنَّما حكمنا في هذه الألفاظ بالنقل العرفيُ، لتسارع الفهم إلى هذه المعاني العرفيَّة : فوجبَ أن تكونَ حرمةُ التأفيفِ موضوعةٌ في العرف للمنع من الإيذاءِ، لتسارع الفهم إليه.

# [والمجواب(١٠)] عن الأوَّل :

أنَّ القياسَ (٥) قد يكونُ يقينيًّا، وقد يكونُ ظنيًّا:

أمَّا الأوَّلُ \_ فكمن علِمَ علَّةَ الحكم \_ في الأصل \_ ثمَّ علمَ حصولَ مثل ِ تلك العلَّةِ \_ في الفرع \_ فإنَّهُ لا بدَّ وأن يعلمَ ثبوتَ الحكم في الفرع .

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح. : (١) سقطت الزيادة من ح.

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۱۰) من جـ.
 (۲) لفظ ي: (لا).

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح، ج، آ، ي. (\*) آخر الورقة (١٠٣) من آ.

أمّا الشاني \_ فكما إذا كانت() إحدى المقدِّمتين، أو كلاهما مظنونة، والقياسُ \_ في هذه المسألة \_ من النوع الأول: فلا جرَمَ لا يمكنُ أنْ يكونَ (٢) القادحُ في صحَّةِ القياس الظنيِّ \_ قادحاً في [صحَّةِ (٣)] هذا القياس .

وهذا هو الجواب ـ بعينه ـ عن الثاني .

أمًّا الثالث \_ فقوله: «ليسَ لفلانٍ حبَّةٌ يفيدُ نفيَ الأكثرِ من الحبَّةِ»، لأنَّ الأكثرَ من الحبَّةِ عوجدُ فيه الحبَّةُ، أمَّا ما نقص (٤) من الحبَّةِ \_ فلا يتعرَّضُ له كلامُهُ.

[و(°)] أمًّا «النقيرُوالقطمير» ـ فقد حكمنا فيه بالنقل ِ العرفيِّ ـ للضرورةِ ، ولا ضرورة (°) في مسألتنا .

وأمَّا قولهُ: «فلانٌ مؤتمنٌ على قنطارٍ» [فإنَّما<sup>(؟</sup>] يفيدُ كونَهُ مؤتمناً على ما دونَ القنطار: لأنَّ ما دونَ القنطارِ داخلٌ في القنطارِ. فأمَّا ما فوقَه ـ فلا يدخلُ فيهِ.

# المسألةُ الرابعة:

ثبوتُ الحكم \_ في الأصل \_ إمَّا أن يكونَ يقينيًّا، أو لا يكونَ:

فإن كان يقينيًا \_ استحالَ أنْ يكونَ [ثبوتُ(٧)] الحكم \_ في الفرع \_ أقوى منه ؛ لأنَّه ليس فوقَ اليقين درجةً .

أمّا إذا لم يكن يقينيًا \_ فثبوتُ الحكم \_ في الفرع \_ إمَّا أن يكونَ أقوى من ثبوتِهِ \_ في الأصل ِ \_ أو مساويًا له، أو دونه.

<sup>(</sup>١) لفظ ح: «كان».

<sup>(</sup>٢) عبارة ل، آ، ي: «لم يكن الخلاف».

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ل، آ، ي.

<sup>(</sup>٤) لفظ آ: «ينقص».

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ي.

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (١٠٥) من ل.

<sup>(</sup>٦) لم ترد في جـ وزاد في ى ـ قبلها ـ: «فإنه»، وعبارة آ: «فلا يفيد».

<sup>(</sup>٧) لم ترد هذه الزيادة في ح، آ، ي.

مشال الأوّل: قياسُ تحريم الضربِ على تحريمِ التأفيفِ؛ فإنَّ تحريمَ الضرب ـ وهو الفرعُ ـ أقوىَ ثبوتاً من تحريم التأفيفِ ـ الذي هو الأصل.

[ومشال الشاني - قوله عليه الصلاة والسلام: «لا يَبُولَنَّ أَحدُكُم في الماءِ الراكِدِ(۱)»: فإنَّا نقيسُ عليه - ما إذا بالَ في الكوزِ، ثم صبَّهُ في الماءِ الراكدِ، ولا تفاوت بين الحكم - في الأصل والفرع (٢)]. - وهذا هو الذي يسمَّى بالقياس في «معنى الأصل» (٣).

ومثال الثالث: جميعُ الأقيسةِ ـ التي يتمسَّكُ الفقهاءُ بها في مباحثهم (٤). وأمَّا مراتبُ التفاوتِ ـ فهي ـ بحسب مراتب الظنونِ ـ ولمَّا كانت مراتبُ الظنونِ محصورة: فكذا القولُ في مراتب هذا التفاوتِ (٩).

<sup>(</sup>۱) هذا حديث صحيح ورد من طرق متعددة وبصيغ مختلفة فانظره في بدائع المئن: (۲۰/۱)، ومسند الإمام أحمد فانظر الفتح: (۱۲۸/۱). وصحيح البخاري بهامش شرحه الفتح: (۲۹۸/۱)، ومسلم فانظر اللؤلؤ والمرجان الحديث (۱۹۱)، كما أخرجه أبو داود الحديث (۹۳ و ۷۰) والترمذي برقم (۹۸)، وابن ماجه برقم (۳٤۳)، والنسائي برقم (۵۸، الحديث (۲۷۲)، والبيهقي (۹۷/۱)، وابن خزيمة (۱/۰۰)، والشوكاني في نيل الأوطار (۲۹/۱) وسبل السلام: (۲/۷۱) ط دار الفكر.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين سقط من ي.

<sup>(</sup>٣) وسماه بعضهم ودلالة الخطاب، وسماه الغزالي وتنقيح المناط، واعتبر الحديث متضمنًا لتحريم صب البول من الكوز في الماء، قال: ولأن المفهوم المنع من تنجيس الماء بإلقاء النجاسة فيه، انظر شُفاء الغليل ص(١٣٢).

<sup>(</sup>٤) في ل: «مناجاتهم»، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٥) الذي ذهب إليه الإمام المصنف .. هنا . وافقه عليه جميع أصحابه كصاحب الحاصل؛ فانظر (٧٨٥) منه، وصاحب التحصيل وصاحب المنهاج فانظر شرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاج: (١٨/٣)، وقد توهم النقشواني في كلام الإمام تناقضاً، وذلك بناء على توهمه بأنّ القياس إنما يكون قطعياً إذا كان الحكم في الأصل كذلك، وهذا ليس بشيء فقيد يقطع بمساواة الشيء للشيء في حكمه المظنون .. كما هو معروف وأن منشأ القطعية إنما هو القطع بعلية الوصف في الأصل، والقطع بوجوده في الفرع، وانظر شرح الإسنوي بتعليقات

القسم الثاني في الطرقِ الدالَّةِ على كونِ الوصفِ المعيَّن علَّةً للحكم (١) في الأصل قد عرفتُ أنَّ حاصلَ القياسِ يرجعُ إلى أصلين:

أنَّ الحكمَ في محلِّ النصُّ معلِّلُ بالوصفِ الفلانيِّ (٩).

وثانيهما:

أنَّ ذلكَ الوصفَ (\*) حاصلٌ في الفرع . والأصل الأوَّلُ أعظمهما وأولاهما بالبحثِ والتدقيق،

> والكلام في هذا القسم مرتَّبُ على مقِدمّة [وأربعةِ(١)] أبواب.

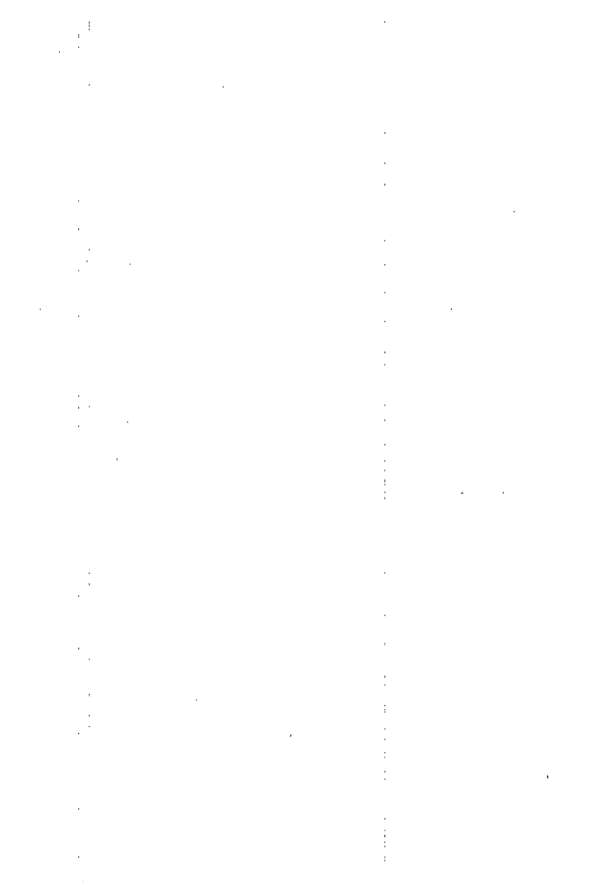
= الشيخ بخيت: (٢٨/٤)، وجمع الجوامع بشرح الجلال وحاشية البناني: (٣/ ٣٣٩) وما بعدمار

(١) عبارة ل، ى: «علَّة حكم الأصل، وفي جد: ولحكم الأصل».

(\*) آخر الورقة (٩٨) من ي.

(١) آخر الورقة (١٣٩) من س.

(٢) هذه الزيادة من س، ص.



# أمًّا المقدِّمة

# ففي تفسير العلَّة

في هذا الموضع قالَ نفاةً القياس : إمَّا أَنْ يكونَ المرادُ من «العلَّة»: ما يكونُ «مؤثّراً» في الحكم ، أو ما يكونُ «داعياً» للشرع إلى إثباتِهِ ، أو ما يكونُ «معرّفاً» لهُ ، أو معنى رابعاً .

والثلاثةُ الأوَّلةُ() باطلةً.

والرابعُ لا بدَّ من إفادةِ تصوّرِهِ لننظرٌ (١) فيهِ، هل يصحُّ أم لا؟ أمَّا الأولُ ـ وهو «الموجبُ» ـ فهو باطلٌ من وجوهٍ:

#### أحدما(٣):

أَنَّ حَكُمَ اللهِ \_ تَعَالَى \_ عَلَى قُولَ ِ أَهِلِ السَّنَةِ (أَ) مَجَرَّدُ خَطَابِهِ \_ الَّذِي هُو كَلَّامُهُ القَدِيمُ، والقَدِيمُ (<sup>٥)</sup> يَمْتَنَعُ تَعَلَيْلُهُ: فَضَلًا عَنْ أَنْ يُعَلِّلُ بَعَلَّةٍ مُحَدَثَةٍ.

وأما على قول من يقول: «الأحكامُ أمورُ عارضةٌ للأفعال معللَّةُ (١) بوقوع ِ

- (٢) في جاء ح : «لينظر».
- (٣) كذا في ح، ولفظ غيرها: «الأول».
  - (٤) لفظ ل: «البيت»، وهو تحريف.
  - (٥) كذا في ح، وفي غيرها: «وإنه».
    - (٦) لفظ ي: «معلولة».

<sup>(</sup>١) في ل: «باطلُ»، وعبارة جـ: «فالثلاثة الأوّل باطلة»، وفي آ نحو ما أثبتنا غير أنه أبدل «الأوله» بــ«الأولى».

تلكَ الأفعال على جهاتٍ مخصوصةٍ» - فهو قولُ المعتزلةِ في (\*) الحسنِ والقبح ِ العقاليَّين، وقد أبطلتموه.

#### وثانيها:

أنَّ «الواجب» - هو الذي يُسْتَحقُ العقابُ على تركِهِ، واستحقاقُ العقاب: وصف ثبوتيُّ؛ لأنَّهُ مناقضٌ لعدم الاستحقاق، وتركُهُ - هو أنْ لا يفعله، وهو عدميٌّ، ولو(١) كان ذلك الاستحقاقُ معلَّلاً - بهذا التركِ - لكان الوجودُ معلَّلاً بالعدم ؛ وهو محالً.

فَإِنْ قَلْتَ: [لِمَ (٢)] لا يجوزُ أَنْ يقالَ: القادرُ لا ينفكُ عن فعلِ الشيءِ، أو (٢) فعلِ ضدهِ، فإذا تركَ الواجب فقد فعلَ ضدَّه، واستحقاق العقابِ معلَّلُ بفعلِ ضدَّه؟!

قلت: هذا لا يستقيم على رأي أبي هاشم وأبي الحسين وأتباعِهما؛ لأنَّهُ يجوزُ - عندهما - خلونًا القادرِ من الأخذِ والتركِ.

وأيضاً: ففعلُ الضدِّ لولم يستلزم الإخلال بواجب (٥): لم يستلزم استحقاق الذمِّ والعقاب، ولو فرضنا وقوع الإخلال بالواجب من غير فعل الضدِّ لاستلزم استحقاق الذمِّ والعقاب: فعلمنا أنَّ المستلزم بالذات لهذا الاستحقاق - هو أن [لا(٢)] يفعلَ الواجب، لا فعلَ ضدَّه.

## وثالثها:

أنَّ العلَّة (\*) الشرعيَّة لَو كانتْ مؤتَّرةً - في الحكم - لما اجتمع على الحكم الواحدِ عللَ مستقلَّة ، لكن قد يحصلُ هذا الاجتماع : فالعلَّة غَيْرُ مؤثَّرةٍ .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١١) من ج.

<sup>(</sup>١) لفظ ح: «فلو». (٢) سقطت من ح.

 <sup>(</sup>٣) في غير آ: ١و، . . (٤) في ل: «ظن».

<sup>(</sup>a) في ح; «بالواجب».

<sup>(</sup>١) سقطت من ح. (\*) آخر الورقة (١٠٤) من آ،

بيان الملازمة: أنَّ الحكم مع علَّيهِ المستقلَّة (١) واجبُ الحصول ، [وما كانَ واجبُ الحصول ، [وما كانَ واجبُ الحصول في المستقلَّة واجبُ الحصول في لذاتِهِ (٣) لا يكونُ واجبًا له لغيرِهِ (٩) له فإذا اجتمعتْ عليهِ علَلُ مستقلَّةً له كانَ لكونِهِ مع هذا منقطعاً عن الآخرِ وبالعكس : فيلزمُ استغناقُهُ عن الكلَّ له حالَ احتياجِهِ وإلى الكلُّ ؛ وهو محال .

بيانُ استثناءِ نقيضِ التالي: ما إذا زنى وارتد، أو لمس ومس ـ معاً ـ فإنّ الحكم ـ ها هنا ـ واحدٌ؛ لامتناع اجتماع المثلين.

وبتقدير جوازه: فإنَّهُ لا يكونُ استَنادُ أحدِ الحكمين إلى أحدِ العلَّتينِ وبتقدير جوازه: فإنَّهُ لا يكونُ استنادِ الحكمِ الآخرِ إليها: فيعودُ إلى العلَّةِ الأخرى، ومن استنادِ الحكمِ الآخرِ إليها: فيعودُ إلى كونِ كلُّ واحدٍ من الحكمين معلَّلًا بكلُّ واحدة من العلَّتينِ. وهو محال (٤٠).

### ورابعُها:

أنَّ كونَ «القتل العمدِ العدوانِ» قبيحاً، وموجباً لاستحقاقِ الذمَّ والقصاص \_ لو كانَ معلَّلًا بكونِهِ «قتلًا عمداً عدواناً» والعدوانيَّةُ صفةً عدميَّةً؛ لأنَّ معناها أنَّها (٥) غيرُ مستحقَّة: لزمَ أنْ يكونَ العدمُ جزءاً من علَّةِ الأمرِ الوجوديّ؛ وهو محالُ.

فإنْ قلتَ: لِمَ لا يجوزُ أَنْ يكونَ هذا العدمُ شرطاً لصدورِ الأثرِ عن المؤثّرِ؟ قلتُ: لأنَّ عليَّة العلَّة \_ ما كانتْ حاصلةً قبلَ حصول ِ هذا الشرطِ، ثمّ حدثتْ \_ عندَ حصولِهِ(\*) \_ فتلكَ العليَّةُ أمرٌ حادثُ: لا بدله من مؤثّرٍ \_ وهو الشرطُ فلو جعلنا الشرطَ عدماً: لزمَّ جعلُ العدم ِ علَّةً لتلك العليَّةِ (١). وهو محالً .

ومن الفقهاء من قالَ: «هذه الإشكالاتُ إنَّما تتوجُّهُ على من يجعلُ هذه

<sup>(</sup>١) في ل: «المستقبلة».

<sup>(</sup>٣) في ل: «بذاته».

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط كلُّه من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٠) من س.

<sup>(</sup>٢) ساقط من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٦) من ل.

<sup>(•)</sup> لفظ جه: وأنَّه».

<sup>(</sup>٦) لفظ ل: العلة.

الأوصاف \_ عللًا مؤثّرة الذواتها \_ في هذه الأحكام ، ونحن لا نقولُ بذلك، بل كونُها عِلَلًا لهذهِ الأحكام \_ أمرٌ ثبتَ بالشرع ؛ فهي لا تُوجبُ الأحكام \_ لذواتِها \_ بل لأنَّ الشرعَ جعلَها موجبةً لهذهِ الأحكام .

وهذا هو الَّذي عوِّل عليه (١) الغزاليُّ في «شفاءِ الغليلِ (٢)»، فيقالُ لهُ: إنْ أردتَ بجعلِ الزِّني علَّةُ [موجبةً (٣)] للرجم: أنَّ الشرعَ قالَ: مهما رأيتمُ إنساناً يزني \_ فاعلموا أنيَّ أوجبتُ رجمَهُ»: فهذا (١) صحيح ولكنْ يرجعُ حاصلُهُ \_ إلى كونِ الزِّني معرَّفاً لذلكَ الحكم (٥) وهو غيرُ ما نحنً \_ الآن \_ فيه (٦).

وإن أردتَ به ..: أنَّ الشرعَ جعلَ الزُّني مؤثِّراً .. في هذا(\*) الحكم ِ .. فهوَّ باطلٌ(٧) من وجهين:

## الأوَّلُ :

أنَّهُ معترِفٌ بأنَّ الحكمَ ليسَ إلَّا خطابُ اللهِ \_ تعالى \_ المتعلَّقُ بأفعالِ اللهِ \_ تعالى \_ المتعلَّقُ بأفعالِ المكلَّفينَ ، وذلكَ \_ هو كلامُهُ القديمُ ، فكيفَ يُعقلُ كونُ الصفةِ المحدَثَةِ \_ موجِبةً للشيءِ القديم ، سواءً كانت (^) الموجبيةُ \_ بالذاتِ \_ أو بالجعل ؟

أنَّ الشارعَ إذا جعلَ الزِّني علَّةً \_ فحال ذلك الجعل \_ إنْ لم يصدرْ عنهُ الْبتَّةَ (\*) \_ : لم يكنْ جاعلًا الْبتَّةَ .

<sup>(</sup>١) زاد في ح: «الإمام».

<sup>(</sup>٢) انظر ص (٢١) منه.

<sup>(</sup>٣) في ى، آ، جـ: «موجباً»، وسقطت من ص، ح، س.

<sup>(\$)</sup> في ص، جه ي، ش زيادة: «الحكم».

<sup>(</sup>a) لفظ س: «الحق» . . ،

<sup>(</sup>٦) لفظ ي: «نبحثه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٢) من ح.

<sup>(</sup>٧) في جـ: «ك».

<sup>(</sup>٨) زاد ى: «أن».

<sup>· (\*)</sup> آخر الورقة (١١٢) من جـ.

وإن صدر عنهُ أمرُ ـ فذلكَ الأمرُ ـ ، إمَّا الحكمُ ، أو ما يؤثِّرُ في الحكم ، أو لا الحكم(١)، ولا ما يؤثر(١) في الحكم.

فإن كان الصادرُ \_ هو الحكمُ : كانَ المؤثَّرُ \_ في الحكم \_ هو الشارعُ ، لا الوصفُ: وقد فُرضَ أنَّ المؤثِّر هو الوصفُ؛ هذا خلف.

وإنَّ كانَ الصادرُ ما يؤتِّرُ في الحكم \_كانَ تأثيرُ الشارع (٣) في إخراج ذلكَ المؤثِّر من العدم إلى الوجودِ. ثمَّ إنَّه \_ بعدَ وجودِهِ \_ يؤثِّرُ في الحكم \_ لذاته \_ فتكونُ موجبيَّتُهُ \_ لذاته \_ لا بالشرع .

وإن كانَ الصادرُ ـ لاَ الحكمُ ، ولا ما يؤثِّر فيهِ [الْبتَّةَ ٤٠]: لم يحصل الحكمُ حينتـذ(٥)، وإذا لم يحصـل الحكمُ: لم يجعل الشرعُ ذلكَ الوصفَ موجباً (٥) لذلكَ الحكم \_ وقد فُرضَ كذلكَ؛ هذا خلفٌ.

#### التفسير الثاني:

«الداعي» \_ وهو بالحقيقة \_ أيضاً \_ موجبٌ: لأنَّ (١) القادرَ لما صحَّ منهُ فعلُ الشيءِ، وفعلُ ضدِّهِ - لم تترجَّحْ فاعليَّتُهُ للشيءِ على فاعليَّتِهِ لضدِّهِ (١) إلَّا إذا علِمَ أنَّ له فيه مصلحةً، فذلكَ العلمُ هو الَّذي لأجله صارَ القادرُ فاعلَّا لهذا الضدُّ؛ بِدلًا عن كونه فاعلًا لذلكَ الضدِّ، لكنَّ (^)العلمَ موجبٌ لتلك(١) الفاعليَّة، [وُ ` ] مؤثِّرٌ فيها فمنْ قالَ وأكلتُ للشبع ٤ ـ كانَ معناهُ ذلكَ .

إذا عرفتَ [هذا (١١) فنقولُ: هذا \_ في حقِّ اللهِ تعالى \_ محالُ لوجهين:

(۱۰) زادها ح.

- 171 -

(٤) لم ترد في ي.

(٨) في آ: «فذلك».

(\*) آخر الورقة (٣٧) من ص.

<sup>(</sup>۱) في جا، ل، س، ص: «حكم».

 <sup>(</sup>٣) لفظ آ: «أثرً».

<sup>(</sup>٣) لفظ ح: «الشرع».

<sup>(</sup>٥) زاد ح: «ألْتَه».

<sup>(</sup>٦) لفظ آ: «لكن».

<sup>(</sup>٧) لفظ ل: وللضَّده.

<sup>(</sup>٩) عبارة ل: «موجب الى الفاعليّة».

<sup>(</sup>۱۱) هذه الزيادة من ح، ل.

## الأوَّلُ:

أنَّ [كــلُّ(١)] من فعــلَ فعــلًا لغــرض فإنَّــهُ مستكمــلُ بذلــكَ الغرضِ ، والمستكملُ بغيرهِ ناقصٌ بذاته (٢)، وذلك(٩) على(٩) اللهِ ــ تعالى ــ محالٌ.

[و<sup>(7)</sup>] إنّما قلنا: «إنْ فعلَ فعلًا لغرض فإنّهُ مستكملٌ بذلكَ الغرض »؛ لأنّه إمَّا أَنْ يكونَ [حصولٌ ذلكَ الغرض ولا حصولُه بالنسبة إليه - في اعتقادِه على السواء. وإمَّا أن يكونَ (٤)] أحدُهما أُولَى به في اعتقادِه (٩).

فإنْ كانَ الأولَ: استحالَ أنْ يكونَ غرضاً، والعلمُ به ضروريٌ بعدَ الاستقراءِ والاختبار.

وإنْ كانَ الثاني: كانَ حصولُ تلكَ الأولويَّة - معلَّقاً (٥) بفعل ذلكَ الغرض ، وكل ما كانَ معلَّقاً على غيره -: لم يكنْ واجباً - لذاته - فحصولُ ذلكَ الكمال غيرُ واجباً - لذاته - فحصولُ ذلكَ الكمال غيرُ واجب - لذاته - فهو ممكنُ العدم - لذاته -: فلا يكونُ كمالُ الله - تعالى - صفةً واجبةً ، [له (١)] ، بل (٥) ممكنةَ الزوال عنهُ تعالى الله عن ذلكَ علواً كبيراً .

فإنْ قلت: حصولُ ذلك الغرض ، ولا حصولُهُ (٧) ـ بالنسبة إليه ـ تعالى ـ على السواء [و(^)] لكن بالنسبة إلى غيره ـ لا على السواء: فلا جرم [أنّ(١)]الله ـ تعالى ـ يفعلُ لا لغرض يعودُ إليه ، بل [الغرض ] يعودُ إلى عبده (١١)

<sup>(</sup>۱) لم ترد في ج.

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، آ ولفظ غيرهما: (لذاته).

<sup>(</sup>١٠٧) أخر الورقة (١٠٧) من ل.

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۹۹) من ی.

 <sup>(</sup>٤) ساقط من آ.
 (٤) ساقط من آ.

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، ى، ولفظ غيرهما: «معلَّقة»:

<sup>(</sup>۱) زادها ح. (۱) آخر الورقة (۱٤۱) من س. ﴿ (٧) لَفَظُ آ: ﴿ اُولا ﴾ .

<sup>(</sup>١٠) لم ترد في آ. (١١) لفظ ل: والعبدة.

قلت: كونُهُ تعالى \_ فاعلاً للفعل الَّذي هو أولى بالعبد، وكونُهُ غيرَ فاعل له، إما أنْ يتساويا \_ بالنسبة إليه تعالى \_ من جميع الوجوه، أو لا(() يتساويا . فإنْ كانَ الأوّل \_ استحالَ أنْ يكونَ [ذلك(())] داعياً لله \_ تعالى \_ إلى الفعل . وأيضاً:

[فـ(٣)] كيفَ يُعقَلُ هذا \_ معَ أنَّ المعتزِليَّ يقولُ: «لو لم يفعلُ \_ لاستحقَّ الذمَّ ، ولما كانَ مستحقًا للمدح ، ولصارَ (٤) سفيها \_ غير مستحقًا للالهيَّة ».

وإن كان أحدهما \_ أولى (٥) عاد الإشكال.

#### الثاني:

أنّ البديهة شاهدةً بأنّ الغرض والحكمة ليس إلا جلبُ «المنفعة» أو دفعُ المضرّة؛ و«المنفعة»: عبارة عن اللذّة، أو ما يكونُ وسيلةً إليها.

و المضرَّةُ»: عبارةً عن الألم، أو ما يكونُ وسيلةً إليه \_ والوسيلةُ إلى اللذَّةِ مطلوبةً بالعرض \_ والمطلوبُ \_ بالذات \_ هو: اللَّذَةُ (٢).

وكذا الوسيلة إلى الألم ، مهروب عنها - بالغرض - والمهروب عنه - بالذات - ليس إلا الألم : فيرجع حاصل الغرض والحكمة - إلى تحصيل اللَّذَة ، ورفع الألم : ولا لذَّة إلا والله - تعالى - قادر على تحصيلها ابتداء - من غير شيء من الوسائط - [ولا ألم إلا والله - تعالى - قادر على دفعه ابتداءاً من غير شيء من الوسائط () وإذا كان الأمر كذلك: استحال أنْ تكونَ فاعليَّتُهُ لشيء لأجل

<sup>(</sup>١) لفظ ح: «لم».

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ح . (٣) لم ترد في ح ٠

 <sup>(</sup>٤) في آ: «ولكان».
 (٥) زادح، ى: «به».

<sup>(</sup>٦) لمعرفة حقيقة اللذة والألم، والاختلاف في تحديد مفهوم كل منهما، وأسبابه وعوارضه وما يتصل بذلك راجع الباب الذي عقده الإمام المصنف لهذا في المباحث المشرقية: (٣٨٧/١).

<sup>(</sup>٧) ساقط من غير ح.

تحصيل اللَّذَةِ أو دفع الآلم ؛ لأنَّ الشيءَ إنَّما يكونُ معلَّلًا بشيءٍ آخرَ ـ إذا كانَ للزمُ من عدم ما فُرِضَن علَّةً ، وعدم كل ما يقوم مقامها (١): أن لا تكون العلّية حاصلةً (٩) أَلْنَةً .

وبهذا الطريق علمنا: أنّ نعيقَ الغرابِ، وصريرَ البابِ \_ ليسَ علَّة لوجودِ السماءِ والأرض ، ولا بالعكس .

وإذا ثبتَ هذا \_ فنقولُ: لمّا لم تكنْ فاعليَّةُ اللهِ \_ تعالى \_ لتحصيلِ اللدَّاتِ. ودفع الآلامِ متوقفة (1) \_ الْبتَّة (1) \_ على وجودِ هذهِ الوسائطِ، ولم تكنَّ \_ أيضاً \_ فاعليَّتُهُ للوسائطِ متوقّفةً على فاعليَّتهِ لتلكَ اللّذَّاتِ والآلامِ \_ : استحالَ تعليلُ أحدهما بالآخر.

وإذا بطلَ التعليلُ \_ بطلَ كونُها داعيةً؛ لما بَيّنًا: أنَّ الداعي علَّةً لعليَّةٍ (؟) الفاعليَّة .

# التفسير الثالثُ ـ للعلَّةِ

«المعرِّفُ» (٤) فنقولُ: إنَّهُ - أيضاً - باطلُ: لأنَّا إذا قلنا: الحكمُ - في الأصل معلَّلُ بالعلَّةِ الفلانيَّةِ: استحالَ أن يكونَ مرادُنا - من العلَّةِ - «المعرِّفَ»، وإلاّ - لكانَ معنى الكلامِ: أنَّ الحكمَ - في الأصلِ - إنَّما عُرِفَ ثبوتُهُ بواسطةِ الوصفِ (٥) الفلانيّ؛ وذلكَ باطلُ؛ لأنَّ علَّيَّةَ الوصفِ لذلكَ الحكم - لا تُعرَفُ إلاّ بعدَ معرفةِ ذلكَ الحكم ، فكيف يكونُ الوصفُ «معرّفاً»؟

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «مقامه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٣) من جـ.

<sup>(</sup>٢) من جميع الأصول: «متوقفاً»، والمناسب ما أثبتنا.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣ أ) من ح.

 <sup>(</sup>٣) كذا في ص، سن، وعبارة ج، ى، ل، آ: «أن الداعي علّة لعلية العلة الفاعلة»
 وفي ح نحوها غير أنه أبدل «الفاعلة» بـ«الفاعليّة».

<sup>(</sup>٤) في ل، جـ: «المعرفة».

<sup>(</sup>٥) لفظ ي والحكمة.

#### [و(١)] الجواب:

أمًا المعتزلة - فإنهم يفسرونَ العلَّة الشرعيَّة - تارةً - «بالموجَب»، وتارة «بالداعي» (٢). فيحتاجونَ إلى الجوابِ عن هذه الكلماتِ - التي سبقت (٣)، والكلامُ في ذلكَ طويلً.

[و(1)] أمَّا أصحابُنا \_ فإنَّهم يفسَّرونَهُ «بالمعرَّفِ».

[و(٥)] أمَّا قولهُ: «الحكمُ معرَّفٌ بالنصُّ، فلا يمكنُ كونَّ الوصفِ معرِّفاً لهُ».

قلنا: ذلك الحكم الثابت - في محل الوفاق - فرد من أفراد ذلك النوع - من الحكم - ثمَّ بعد ذلك يجوزُ قيامُ الدلالةِ على كونِ ذلك الوصف - معرفاً - لفرد آخرَ من [أفراد (٢)] ذلك النوع من الحكم .

وعلى ذلك (٧) التقدير: لا يكونُ (٨) تعريفاً للمعرَّفِ.

ثم إذا وجدنا ذلك الوصف في الفرع ملك المحصول ذلك الحكم (\*)؛ لما أنَّ الدليلُ لا ينفك عن المدلول (\*).

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من آ، جـ، ح.

<sup>(</sup>٢) في غير آ أبدلت بـ ١٥١.

<sup>(</sup>٣) لفظ ل، ي: «تقدّمت».

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من آ.

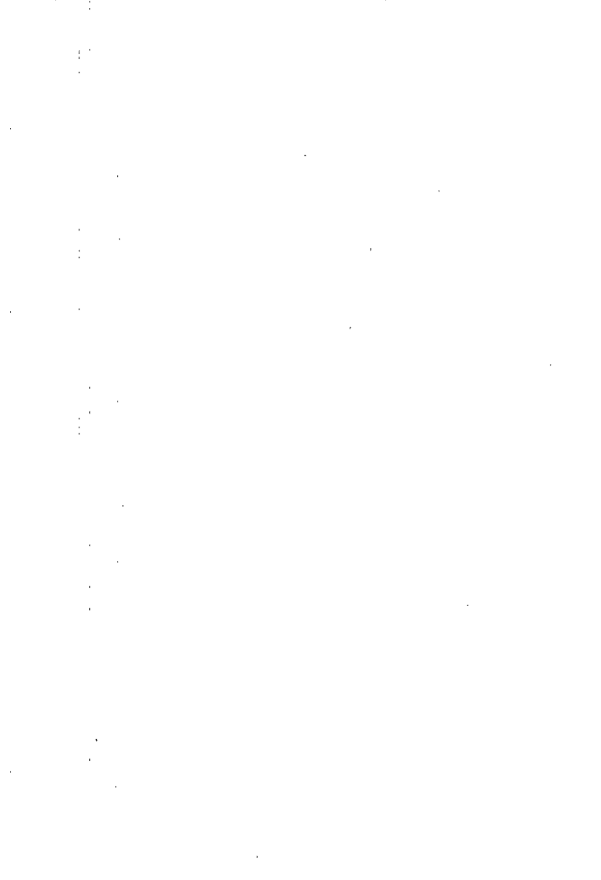
<sup>(</sup>٦) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>ِ (</sup>٧) في ح: «هذا».

<sup>(</sup>۸) زادای لفظ والوصف وزاد آ، ح: وذلك.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٢) من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٨) من ل.



# الباب الأول

في الطرقِ الدالَّةِ على عليَّةِ الوصفِ في الأصلِ وهي عشرةً: «النصُّ»

و «الإيماء»

و [الإجماعُ(١)]

و «المناسبةُ»

و [التأثيرُ<sup>(۱)</sup>]

و «الشبهُ»

و «الدورانُ»

و[السبرُ والتقسيمُ (أ)] والطردُ

و «تنقيحُ المناطِ».

وأُمورُ أُخرىٰ اعتبرهَا قومٌ، وهي ـ عندنا ـ ضعيفةٌ .

<sup>(</sup>١) سقطت من ح.

<sup>(</sup>٢) لفظ ح: «المؤثر» وسقطت من ل، ي، آ، ج.

<sup>(</sup>٣) ساقط من ي، جـ.



# الفصل الأول

# في(٥) النصُّ

ونعني بـ «النصَّ» -: ما تكونُ دلالتُهُ على العلَّيَّةِ ظاهرةً، سواءُ(١) كانت قاطعةً أو محتملةً.

أمّا القاطعُ (") ـ فما يكونُ صريحاً ـ في المؤثّريَّةِ ـ وهو قولُنا: «لعلّةِ كذا، أو لسبب كذا (")، أو لموجِب كذا، أو لأجل كذا (")» ـ كقولهِ تعالى : ﴿مِنْ أَجْلِ ذَٰلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيٓ إِسْتَرْءِيلَ ﴾ (").

وأمَّا الَّذِي لا يكون قاطعاً \_ ف [ألفاظُ (١)] ثلاثةً: «اللَّامُ» ووإنَّ العالمُ».

أمًّا «الَّلامُ» - فَكَقُولِنَا: «ثبتَ لِكَذَا»، كَقُولِهِ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنَسَ إِلا لِيَعْبُدُوْنِ ﴾ (٧).

فإنْ قلت: «الَّلام » ليستْ صريحةً . في العلَّيَّةِ ، ويدلُّ عليهِ وجوهً : الأوّل:

أَنُّهَا تَدْخُلُ عَلَى <sup>(٨)</sup> العَلَّةِ ـ فيقالُ: «ثبتَ هذا الحكمُ لِعِلَّةِ كَذَا»، ولو كانت

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٦) من آ.

<sup>(</sup>۱) زاد ی «إن».

<sup>(</sup>٢) لفظ آ: «القاطعة». (٣) زاد آ: «أو المؤثر».

<sup>(</sup>٤) في ل، ي، آ، جه ومن أجل أنّه كذاه.

<sup>(</sup>٥) الآية (٣٢) من سورة المائدة. (٦) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٧) الآية (٩٩) من سورة الذاريات. (٨) لفظ ل: (في).

[اللام(١)] صريحة \_ في التعليل ـ لكان ذلك تكراراً.

الثاني:

أَنْـةُ تعـالى قالَ: ﴿ وَلَقَـدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيـراً مِنْ الْجِنِّ وَالْإِنسِ ﴾ (٢)؛ وبالاتّفاق ـ لا يجوزُ أن يكون [ذلك (٣)] غرضاً.

الثالث \_ قول الشاعر:

لِدُوا للموتِ وابنوا للخرابِ(١)

وليست «اللَّام» \_ ها هنا ـ للغرض.

الرابع:

يقال: «أصلّي الله \_ تعالى \_ »، ولا يجوزُ أَنْ تكونَ ذاتُ الله \_ تعالى \_ غرضاً. قلتُ: أهلُ اللّغةِ صرَّحوا: بأنَّ «اللَّامَ» للتعليل ، وقولُهم حجَّةً. وإذا ثبتَ ذلك: وجبَ القولُ بأنّها (٥) مجاز في هذه الصور.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٢) الآية (١٧٩) من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ص، جـ، س.

<sup>(</sup>٤) هو صدر بيت من «الوافر» وعجزه: «فكلّكم يصير إلى الذهاب» وهو من الشواهد التي يستشهد بها لورود «اللام» بمعنى «الصيرورة»، لا للتعليل؛ لأنه لا يعقل أن تكون علة البناء وسببه الخراب أو تكون علة الولادة والباعث عليها الموت. انظر: أوضح المسالك (٣٥٦)ولم يعزولقائل والمعنى في بيتنسب في شواهد المغني لا بن الزبعرى وهو: فإن يكن الموت أفناهم، قللموت ما تلد الوالده ص(١٩٥). وقد ورد البيت كاملًا في الحيوان: (٣/٥) وهو بيت من ثلاثة عشر بيتاً نسبت إلى أبي نواس، وهي في ديوانه ص(٢٠٠)، ونسبها أبو الفرج إلى أبي العتاهية. كما في الأغاني (٣/٥٥) وهي في ديوانه أيضاً (٢٣ -

<sup>(</sup>٥) لفظ ح: «بكونها».

#### وثانيها:

«إنَّ» ـ كقوله عليه الصلاة والسلام : «إنَّها من الطوَّافينَ عليكم» (١)، «إنَّهُ ذمُّ عرقِ (٢) .

#### وثالثها:

«الباء» \_ كقولِهِ تعالى : ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُواْ آللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (٣).

واعلم: أنّ أصلَ «الباء» للإلصاق، وذاتُ العلَّةِ \_ لَمَّا اقتضت (\*) وجودَ المعلول : حصلَ معنى الإلصاق \_ هناكَ \_ فحسنُ إستعمالُ (١) «الباء» فيه: مجازاً (٥).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في أقسام المبيّن: الجزء الثالث، ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) تخريجه جزء من حديث فاطمة بنت حبيش الذي تقدم تحريجه في الجزء الثاني، ر-

<sup>(</sup>٣) الآية (٤) من سورة الحشر.

<sup>(</sup>۱) آخر الورقة (۷۰) من ي.

<sup>(</sup>٤) لفظ آ: واستعماله، وفي ح: والاستعمال، .

 <sup>(</sup>٥) قال الإربلي في الجواهر الأدب ص(١٦): ووالأصل في معانيها الإلصاق، إمّا حقيقة، نحو: ألصقت مروري بالمكان الذي يقرب من مكانه.

وقد ذكروا لها معاني أخرى. راجعها في الكتاب المذكور. وراجع ـ أيضاً ـ معني اللبيب: (٨٨/١ ـ ٩٥) للإطلاع على مزيد من الفوائد المتعلقة بها، وتاج العروس: (٤٣١ ـ ٤٣١)، وقد اشتمل ما أورده فيها على فوائد قد لا توجد مجتمعة في سواه. ومعاني الحروف للرماني: (٣٦ ـ ٤١).



# الفصل الثاني في الإيماء

وهو [على(١)] خمسةِ أنواع:

الأوّل:

تعليقُ الحكم على العلَّة بـ [حرف(٢)] «الفاء» ـ وهو على وجهين(٠): الأولُ:

أَنْ تدخلَ «الفاءُ» على [حرفِ") العلّة \_ ويكونَ الحكمُ متقدمًا كقوله عليه الصلاةُ والسلامُ \_ في المحرِم \_ الّذي وقصَتْ بهِ ناقتُهُ: «لا تقرّبُوه طيباً فإنّهُ يُحُشَرُ يومَ القيامةِ مُلبّياً(٠)».

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من جه، ي.

<sup>(</sup>٢) لم ترد في ل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٤) من جـ.

<sup>(</sup>٣) لم ترد في ي، ج.

<sup>(</sup>٤) عن ابن عباس - قال: «بينما رجل واقف مع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بعرفة إذ وقع عن راحلته ، فوقصتة ، فذكر ذلك للنبيّ - صلى الله عليه وسلم - فقال: «اغسلوه بماء وسدر ، وكفنوه في ثوبيه ، ولا تحنطوه ولا تُخَمَّرُوا رأسه ، فإن الله يبعثه يوم القيامة ملبياً». رواه الجماعة . انظر نيل الأوطار (٤/٥٧) وللنسائي بقريب منه . وقد ذهب إلى العمل بهذا الحديث الحنابلة والشافعية وخالف في ذلك الحنفية والمالكية ، وقالوا: إن قصة هذا الرجل واقعة عين لا عموم لها فتختص به . وأجيب بأن الحديث ظاهر في أن العلة - هي كونه في النسك وهي عامة في كل محرم . والأصل أن كل ما ثبت لواحد في زمن النبي - صلى الله =

# (١) الثاني:

أَنْ تدخلَ «الفاءُ» على الحكم ِ \_ وتكونَ العلَّةُ متقدمَّةُ ، وذلكَ \_ أيضاً \_ على وجهين :

#### أحدُهما:

أَنْ تَكُونَ «الفاءُ» دخلتْ على كلام الشارع \_مثلُ قولِهِ تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ ا وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا﴾ (١)، و [قوله (١٠] ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَـوَةِ : فَاغْسلُواْ﴾ (١٠).

#### وثانيهما:

أَنْ تدخلَ على روايةِ الراوي \_ كقول ِ الراوي : «سَهَا رسولُ اللهِ \_ صلى اللهُ عليه وسلَّمَ \_ فَسَجَدَ<sup>(٥)</sup>» و «زَنَى ماعزٌ فرُجمَ<sup>(٢)</sup>».

= عليه وسلم - ثبت لغيره حتى يثبت التخصيص. المرجع نفسه (٧٦) والحديث في البخاري (٧٦/٢ و٢/٢ و١٥/٣ - ١٨) ومسلم (٤٩٨/١ - ٥٠)، ومسند الشافعيّ (٥٨) وسنن أبي داود (٣/٩٠ ط أولى)، وسنن البيهقي (٣/ ٣٩) ونصب الراية (٢٧/٣ - ٢٨)، وسنن الدارمي (٢٠/١٥) وابن ماجه (٣٠٨٤) (٢٠٠/١). ومسند أحمد (٢/١٥١) و(٢٢١) و(٢٨٦) و(٣٨٦) و(٣٣٣) و(٣٣٣) و(٣٤٦) منن الترمذي (٣٢٠/٣) رقم (١٩٥١ ط حمص). وقال أبو عيسى: حديث حسن صحيح، والعمل على هذا عند بعض أهل العلم، وهو قول سفيان الثوري وأحمد واسحاق. وقال بعض أهل العلم: إذا مات المحرم انقطع احرامه ويصنع به كما يصنع بغير المحرم.

(١) زاد آ: «النوع»، وهو وهم.
 (٢) الآية (٣٨) من سورة الماثلة.

(٣) زادها ح. (٤) الآية (٦) من سورة المائلة.

(٥) ورد حديث السهو من طرق متعدّدة، وبالفاظ متقاربة فراجع: نصب الراية: (٢/ ١٦٠) وما بعدها، ونيل الأوطار: (١/ ١٣٠) وما بعدها، واللؤلؤ والمرجان: (١/ ١٢٥) وما بعدها، واللؤلؤ والمرجان: (١/ ١٠٥) وما بعدها، وسنن أبي داود (١/ ٢١٦) وما بعدها، وسبل السلام: (١/ ٢٠١) وصحيح مسلم: (٤/ ٥٠) ط المصرية، وسنن النسائي: (٣/ ١٩) وما بعدها، والسنن الكبرى: (٣/ ٢٠) وما بعدها، والدراية: (١/ ٢٠١)، وصحيح ابن خزيمة: (١/ ١٠٨) وما بعدها، والدراية: (١/ ٢٠١)، وصحيح ابن خزيمة: (١/ ١٠٨).

(٦) هو ماعز بن مالك الأسلمي، قال ابن حبّان: «له صحبة». وهو الذي رجم في عهد =

فرعان:

الأوَّلُ:

الحكمُ المرتبُ على الوصفِ مشعرُ بكونِ الوصفِ علَّةُ سواءً كان [ذلك()] الوصفُ مناسباً لذلك الحكم ، أو لم يكنْ مناسباً لذلك الحكم .

وقال قومُ: لا يدلُّ على العليَّة، إلَّا إذا كانَ مناسباً.

لنا وجهان:

الأول:

أنّ الرجلَ إذا قال (\*): «أكرموا الجهّالَ واستخفوًا بالعلماءِ على يستقبحُ هذا الكلام على العرفِ على يخلو، إما أن يكون الاستقباح جاء، لأنّه فهم منه: أنه حكم يكون الجاهل مستحقاً للإكرام عبجهله (٢) عويكون العالم مستحقاً للإكرام، للاستخفاف عبعلمه على أنّه جعل الجاهل مستحقاً للإكرام، والعالم مستحقاً للإكرام،

والثاني باطلٌ: لأنَّ الجاهلَ قد يستحقُّ الإكرام .. بجهة (٣) أخرى نحو(١) نسبه أو

وحديث رجمه \_ بعد إقراره بالزنى \_ صحيح ثبت في الصحيحين وغيرهما من حديث أبي هريرة وزيد بن خالد وأبي بكر الصديق وأبي ذر وجابر بن سمرة وبريدة وابن العباس ونعيم بن هزال وأبي سعيد الخدري ونصر الأسلمي وأبي برزة سماه بعضهم وأبهمه بعضهم، فراجع بعض طرقه والأحكام المستنبطة منه في نيل الأوطار: (٧/ ٢٦٠) وما بعدها، واللؤلؤ والمرجان: (٢١٥/١) ونصب الراية: (٤/٤٧) و(٣٠٨/٣ \_ ٣١٤) والمستدرك: (٣٨٣/٤) ومسند أحمد: (٥/ ٢١٧) . والسنن الكبرى: (٣/ ٣٨٨)، وسنن ابن ماجه (٢/ ٤٥٤) الحديث رقم (٢٥٤/٤).

<sup>=</sup> رسول الله - صلى الله عليه وسلم - تائباً، ويقال: إن اسمه «غريب» وماعز لقب انظر الإصابة: (٣٣٧/٣).

<sup>(</sup>۱) زادما ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٤) من ح. (٢) لفظ آ: «لجهله».

 <sup>(</sup>٣) في ى: «لجهة».
 (٤) لفظ ح: «مثل».

شجاعته (٩)، أو سوابق حقوقه. والعالم قد يستحقَّ الاستخفاف (١) لفسقه، أو لسبب آخر.

وإذا بطل هذا القسمُ \_ ثبتُ (\*) الأوّلُ؛ وذلك يدلُّ على أنَّ ترتيب الحكم على الوصف من الوصف علَّة للحكم ، سواءً تحققت المناسبةُ ، أو لم تتحقق .

فإن قلت: لِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: [إنَّ (٢)] الاستقباحَ إنَّما جاءَ لأنَّ الجهلَ مانعٌ من الإكرام، والعلمُ مانعُ من الاستخفاف، فلما أمر بإكرام الجاهل (٣) فقد أثبت الحكم مع قيام المانع.

## وأيضاً:

فهب أنَّ الحكم \_ في هذا المثال \_ كذلك، فلم قلت: إنَّهُ \_ في سائر الصور \_ [يجبُ أن يكون (٤)] كذلك.

قلت: الجوابُ عن الأوّل:

أنَّا [قد(º)] بيَّنَا [أنَّه قد يثبت(٢)] استحقاقُ الإكرام ِ مع ِ الجهلِ \_ فوجب أنَّ لا يكون الجهل مانعاً منه، لئلا يلزم مخالفة الأصل.

### وعن الثاني:

أنّه لما ثبت ما ذكرناه \_ في بعض الصور \_ وجب ثبوته في كل(٧) الصور، وإلا، وقع الاشتراك \_ في هذا [النوع من(٨)] التركيب \_ والاشتراك [على(٩)]؛ خلاف الأصل.

(۱) في ح: «العقاب».

(۲) لم ترد الزيادة في ى، آ.

(٤) لم ترد في آ.

(٦) هذه الزيادة من ح.

. (۸) لم تردانی ی.

(\*) آخر الورقة (١٠٩) من ل.

(٣) عبارة ي: وأكرم الجاهل،

(e) لم ترد ن*ي ي،* آ، ل.

(۷) تم ترد تي ي. ۲۰۰ (۷) لفظ ي: ۱جميع،

(٩) لم ترد هذه الزيادة في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٣) من س.

# الوجه الثاني: في المسألة:

أنَّه لا بد لهذا الحكم من علَّةٍ، ولا علَّةَ الا هذا الوصف.

أمّا الأول \_ فلأنّه لو(\*) ثبت الحكم بدون العلة والداعي \_ كان عبثاً. وهو على الله \_ تعالى \_ محال.

وأمّا الثاني \_ فلأنَّ غيرَ هذا الوصفِ [كان(١)] معدوماً، والعلم بأنّه كانَ معدوماً، يوجبُ ظنَّ بقائِهِ [على ذلك(٢)] \_ على ما سيأتي تقريرُ هذا الأصلِ \_ وإذا بقيَ على العدم \_ امتنع أن يكون [علّةً(٣)].

فثبت: أنَّ غيره يمتنعُ أن يكونَ علَّةً: [فوجب(٤)] أن تكون العلَّة ـ ذلك(٥) الوصف.

# الفرع الثاني:

قد ذكرنا: أنَّ دخول «الفاء» (٢) يقع على ثلاثةِ أوجهٍ؛ ولا شكَّ أنَّ قولَ الشارعِ أَبلغُ ـ في إفادة العليَّةِ ـ من قول ِ الراوي؛ لأنَّهُ يَجُوزُ أن يتطرَّقَ الى كلامِ الرواي ـ من الخلل ِ ـ ما لا يجوزُ تطرُّقه إلى كلام ِ الشارع.

[و(٢)] أمّا القسمانِ الباقيانِ \_ فيشبهُ أن يكونَ الذي تقومُ العلَّةُ فيهِ على الحكم \_ أقوى في الإشعار بالعليَّةِ من القسم الثاني ؛ لأنَّ إشعارَ العلَّة بالمعلول \_ أقوى من إشعارِ المعلول بالعلَّةِ لأنَّ الطردَ واجبٌ في العلل ، والعكسُ غيرُ واجب فيها.

# النوع الثاني:

أن يشرعَ الشارعُ الحكم ـ عند علمهِ بصفةِ المحكوم عليه ـ فيعلم أنَّها علةً

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٧) من آ.

<sup>(</sup>١) سقطت من ل.

<sup>(</sup>۲) هذه الزيادة من ل، آ، ي. (۳) هذه الزيادة من ل، ي.

<sup>(</sup>١٤) انفردت بهذه الزيادة ي . (٥) لفظ ي : «هذا».

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «العلة». (٧) هذه الزيادة من ي.

الحكم ، فإذا قالَ القائل: «يا رسولَ اللهِ أَفطرتُ المقولُ: «عليكَ الكفارة»، . فيعلم أنَّ الكفارة وجبت لأجل الإفطار.

وإنّما قلنا: [إن(١)] ذلك مشعرٌ بالعليَّةِ، لأنَّ قولَهُ: «عليك الكفارة» [كلامُ(١)] يصلحُ أن يكونَ جواباً عن(٩) [ذلك السؤال، والكلام الذي يصلح أن يكون جواباً عن(١) السؤال، إذا ذكر عقب(١) السؤال \_ يفيدُ الظنَّ بأنَّهُ إنَّما ذكره جواباً عن السؤال \_ كانَ السؤال ١٥) كالمعاد \_ في الجواب \_ فيصيرُ التقديرُ: «أفطرتَ فاعتق(١)».

وحينئذ: يلتحق [هذا(٧)] بالنوع الأوَّل ِ.

فإن قلت: لا نزاع في أنَّ هذا الكلام صالحٌ لأن يكون جواباً عن ذلك السؤال، لكن لا نسلم أنَّ مثلَ هذا الكلام [إذا ذكر (^)] عقيبَ السؤال \_ حصل ظنَّ (') أنَّه ذكرَ ليكونَ جواباً عن ذلكَ السؤال : فإنَّه ربَّما ذكره جواباً عن سؤال إخر، أو لغرض آخرَ، أو زجراً له عن هذا السؤال \_ كما أنَّ العبدَ إذا قالَ لسيده : «خلَ فلانَّ داركَ »، فيقولُ له السيَّدُ «اشتغل بشأنِكَ، فما لك وهذا الفضول»؟! ولا يمكنُ إبطال هذا الاحتمال بما قالَهُ بعضهُم : من أنَّه لو لم يكن هذا الكلامُ جواباً عن ذلك السؤال \_ لكانَ تأخيراً (") للبيان عن وقت الحاجة ؛ وإنه لا يجوزُ (' ؛ لاحتمال أنَّه عليه الصلاةُ والسلامُ عرفَ أنَّهُ لا حاجةَ بذلكَ المكلّف يجوزُ (' ؛ لاحتمال أنَّه عليه الصلاةُ والسلامُ عرفَ أنَّهُ لا حاجةَ بذلكَ المكلّف إلى ذلك الجواب \_ في ذلكَ الوقت \_ فلا يكونُ إعراضُ الرسول \_ صلى الله عليه .

<sup>(</sup>۱) لم ترد الزيادة في ي. ن (۲) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٥) من ج. (٣) ما بين المعقوفتين ساقط من ج.

<sup>(</sup>٤) لفظ ل، آ، ي: «عقيب، والأفصح ما أثبتنا.

 <sup>(</sup>٥) زاد في آ، ل: «الثاني» وهو سهو.

<sup>(</sup>٦) في آ: «تعليك».

<sup>(</sup>V) هذه الزيادة من س، آ، ى. (A) ساقط من ي.

<sup>(</sup>٩) في غير آ: الظنَّه. ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْوَرَقَةُ (١٤٤) مِن سَ.

<sup>(</sup>۱۰) عيارة ي: «غير جائز».

وسلم ـ عن ذكر(١) الجواب: تأخيراً للبيانِ عن وقتِ الحاجةِ.

سَلَّمَنا: أنَّ ما يقولُه الرسول ـ صلى الله عليه وسلم ـ جواباً عن السؤال ـ مشعر بالتعليل (٢)، فلم قلتم: إنَّ الذي يزعُم الراوي أنَّه جوابٌ عن السؤالِ ـ مشعرٌ به؟ لاحتمال ِ أنَّهُ اشتبهَ الأمرُ على الراوي، فظنَّ ما لم يكن جواباً ـ جواباً .

قلتُ \_ الجواب عن الأول:

أنَّ الأكشرَ [على"] [أنَّ (1)] الكلام ـ الذي يصلح (1) أن يكونَ جواباً عن السؤال \_ إذا ذكرَ عقيبَ السؤال ، فإنَّما يذكرُ جواباً عنه ، والصورةُ التي ذكرتموها نادرةً، والنادرُ مرجوحٌ.

# وعن الثاني:

أنَّ العلمَ بكونِ الكلام (\*) \_ المذكور بعدَ السؤال ِ \_ جواباً عنه، أو ليسَ جواباً عنه ـ أمرٌ ظاهـرٌ: يعرفُ بالضرورةِ ـ عند مشاهدةِ المتكلِّم ـ [و(°)] لا يفتقرُ فيه إلى نظر دقيق.

#### النوع الثالث:

أن يذكر السارع ـ في الحكم \_ وصفاً، لولم (٥) يكن موجباً لذلك الحكم : لم يكن في ذكره فائدةً.

وهذا يقع على (١) أقسام أربعة:

#### أحدُها:

أن يدفع السؤال [المذكور(٧)] ـ في صورة الإشكال ِ ـ بذكر الوصفِ: كما

(١) لفظ غير آ: «ذلك».

(٣) لم ترد في أ، ي.

(\*) آخر الورقة (٣٨) من ص.

(٥) هذه الزيادة من ح.

(٦) لفظ آ: «في».

(٢) في ي: «بالعليّة».

(٤) سقطت الزيادة من س.

(\*) آخر الورقة (١١٥) من ح.

(\*) آخر الورقة (١١٠) من ل.

(٧) هذه الزيادة من ح .

روي أنّه عليه الصلاة والسلام - امتنع من الدخول على قوم عندهم كلبّ - فقيل: [له(١)] إنّك تدخلُ على فلانٍ وعنده هرّة، فقال عليه الصلاة والسلام: «إِنّها ليست بنجسةٍ، إنها من الطوّافين عليكم والطوّافات». فلو لم يكن لكونها من الطوافين أثر في طهارتها: لم يكن لذكره (٢) عقيب الحكم بطهارتها - فائدة. وثانيها:

أن يذكر وصفاً \_ في محل الحكم \_ لا حاجة إلى ذكره ابتداء، فيعلم أنّه إنّما ذكره: لكونه مؤثراً في الحكم \_ كما روي أنّه عليه الصلاة والسلام قال: «تمرّةٌ طيّبةٌ وماءٌ طهورٌ ٢٠٠».

(٣) حديث «تمرة طيّبة وماء طهور» أعله بعض المحدثين بعلل ثلاث على كثرة طرقه عن ابن مسعود، وهو من حديث ابن مسعود في ليلة الجن فانظر طرقه وأقوال العلماء فيه تقوية وتضعيفاً في نصب الراية: (١٣٧/١-١٤٨)، والدراية الحديث (٥٧) وقال الحافظ: «رواه الأربعة إلاّ النسائيّ عن ابن مسعود» وسنن البيهةي: (١/٩-١٣). وسنن أبي داود الحديث (٨٤) والترمذي الحديث (٨٨) وابن ماجه الحديث (٣٨٤)، وجاء في عارضة الأحوذي لابن العربي: (١/٨١) كلام في أبي فزارة الذي روي عنه حديث ابن مسعود هذا وكلام تحسن مراجعته.

وأورد الإمام النووي في المجموع: (٩٣/١) مذاهب العلماء في الوضوء بالنبيذ فذكر أن الشافعيَّة يرون تحريم الطهارة بالنبيذ على أي صفة كان قولاً واحداً؛ قال: وبه قال مالك وأحمد وأبو يوسف والجهمور. ونقل عن أبي جنيفة أربع روايات، ونقل عن الطحاوي قوله: «إنما ذهب أبو حنيفة ومحمد إلى الوضوء بالنبيذ اعتماداً على حديث ابن مسعود ولا أصل له».

وحكى اجماع المحدثين على تضعيف حديث ابن مسعود. وقال الإمام الغزالي ـ تعقيباً على البحديث ـ: «ولو لم يكن ذلك علة مؤثرة في جواز الوضوء الذي صدر منه لم يكن له فائدة، إذ علم أن أصل النبيذ تمرة طيبة وماء طهور، فلم تكن الفائدة في ذكر تعريف عينه، بل هو تعريف كونه علة الجواز، ثم ذكر اعتراضاً على استدلال الشافعية بالحديث وهو لا يصح =

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧١) من ي.

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: «لذكرها».

#### وثالثها:

أَن يقرر النبيّ - صلّى الله عليه وسلّم - على وصفِ الشيء المسؤول عنه، كقوله (\*) صلى الله عليه وسلّم: «أينقصُ الرُّطَبُ إذا جَفَّ؟ قالوا: نعم، قالَ: فلا، إذنْ (١)» فلولم يكن نقصانه - باليبس (١) - علّة في المنع من البيع : لم يكن للتقرير عليه فائدةً.

وهذا [أيضاً (٣)] يدلُّ على العليّة - من حيث الجوابُ \_ بالفاء (٤).

## ورابعُها:

أَنْ يقرّر (٥) الرسول - صلى الله عليه وسلّم - على حكم ما يشبه المسؤول عنه، وينبّه على وجه الشبه، فيعلم أنّ وجه الشبه - هوالعلّة - في ذلك الحكم، كقوله عليه الصلاة والسلام لعمر - رضي الله عنه - وقد سأله عن «قبلة الصائم»؟

<sup>=</sup> عندهم، وأجاب عليه: بأن التوضوء بما توضأ به رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ جائز والحديث صحيح، ولكن المراد به: ما نبذ فيه تميرات لاجتذاب ملوحته \_ على عادة العرب فيما يعدونه للشرب: فدلت هذه العلة على جواز التوضوء به سفراً وحضراً ي. انظر شفاء الغليل (٢ ع ٢٠٤).

<sup>(</sup>١٠٨) آخر الورقة (١٠٨) من آ.

<sup>(</sup>١) حديث «أينقص الرطب إذا جف» من حديث سعد ابن أبي وقاص، رواه الخمسة، وصححه الترمذي فانظر سننه الحديث رقم (١٣٢٥) وهو في سنن أبي داود برقم (٣٣٥٩)، وصححه الترمذي فانظر سننه الحديث (٥/ ٢٩٤)، والنسائي (٧/ ٢٦٩)، ونصب الراية وعند ابن ماجه برقم (٢٢٩٤) والبيهقي (٥/ ٢٩٤)، والنسائي (٧/ ٢٦٩)، ونصب الراية (٤/ ٤٠) وبدائع المنن: (١٨٢/٢)، ونيل الأوطار: (٥/ ٣٠٨)، والتلخيص الحبير الحديث (١١٤٢)، والموطأ (٢/ ٢٠٤) ط الحلبي، ورسالة الإمام الشافعي بتحقيق أحمد شاكر فقرة (٩٠٧).

<sup>(</sup>۲) كذا في ل، آ، ي، ح، وفي غيرها: وبالجفاف».

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٤) وانظر شفاء الغليل (٤٣) للاطلاع على ما ذكره الإمام الغزالي من وجوه التبيهات في هذا الحديث.

<sup>(</sup>٥) كذا في ل، آ، ولفظ غيرهما: «يقول»، والصحيح ما أثبتنا.

«أرأيتَ لو تمضمضت بماءٍ ثم مججته (١)» فنبّه [بهذا(٢)] على أنَّه لا يفسُّدُ الصوم بالمضمضةِ والقبلةِ؛ لأنَّه لم يحصل ما هو الأثر (٢) المطلوبُ منهما.

# النوع الرابع:

أَنْ يَفَرَّقَ الشَّرِعُ بِينَ شَيئِينَ \_ في الحكم \_ بذكر صفةٍ (٤)، فيعلم أنَّهُ لو لم تكن تلكَ الصفةُ علَّةً \_ لم يكن لذكرها فائدة (٥٠).

# وهو<sup>(۱)</sup> ضربان :

#### أحدُهما:

أن لا يكونَ حكم أحدِهما مذكوراً \_ في الخطاب \_ كقوله عليه الصلاة والسلامُ \_: «القاتِلُ لا يرثُ» فإنّه قد تقدَّم بيانُ [إرثِ()] الورثةِ، فلمّا قالَ: «القاتلُ لا يرثُ» [و(^)] فرّق بينه وبينَ جميع الورثة بذكر (\*) القتل \_ الذي [يجور())] كونُهُ مؤثِّراً في نفي الإرثِ \_: علمنا أنّه العلّةُ في نفي الإرثِ.

#### وثانيهما:

أن يكونَ حكمُهما مذكوراً في الخطاب.

وهو على خمسةِ أوجهٍ:

#### أحدها:

أن تقع التفرقةُ (\*) بلفظ ـ يجري مجرى الشرطِ ـ كقولهِ عليهِ الصلاةُ

<sup>(</sup>١) وانظر شفاء الغليل. ص(٤٤) للاطلاع على ما أخذه الإمام الغزالي منه.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٣) كذا في ل، ي، ولفظ غيرهما: «الأمر».

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: «وصف». (٥) كذا في ي، ولفظ غيرها: «معني».

<sup>(</sup>٦) كذا في جـ، آ، ى، ح، وهو المناسب وفي غيرها: ﴿وهما﴾.

<sup>(</sup>٧) سقطت هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>١٠) سقطت من آ. الله (١٠) آخر الورقة (١١١) من جد.

والسلام: «فَإِذَا اختلَفَ (\*) الجنسانِ فبيعوا كيفَ شئتُم يداً بيدِ (۱) بعد نهيه عن بيع ِ البُرِّ بالبُرِّ ـ متفاضِلاً: فدلَّ على أنَّ اختلافَ الجنسين عِلَّةٌ في جوازِ البيع ِ . وثانيها:

أَن تَقَعُ التَّفْرِقَةُ \_ في الغايةِ (٢٠ \_ كَقُولِه تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ﴾ (٣).

#### وثالثها:

أَنْ تَقَعَ \_ بِالْاسْتَنَاءِ \_ كَقُولُهُ تَعَالَى : ﴿ إِلَّا أَنْ يُعْفُونَ ﴾ (4).

#### ورابعها:

أَنْ تَقَعَ \_ بِلَفَظَ يَجِرِي مَجِرِي الاستدراكِ (°) \_ كقوله تعالى: ﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيمَانَ ﴾ (١): فَدَلَّ عَلَى أَنَّ وَالْتَعَقِيدَ ) مَوْثُرُ (٧) فِي المؤاخذة . والتعقيد ) مؤثّر (٧) في المؤاخذة .

#### وخامسها :

أَن يستَأَنفَ أَحدَ الشيئينِ بذكرِ صفةٍ من صفاتهِ \_ بعد ذكرِ الأخرى، وتكونُ تلك الصفة ممّا يجوز أن (^) يؤثّر كقوله \_ صلى الله عليه وسلّم \_ وللراجل سهمُ

<sup>· (♦)</sup> آخر الورقة (١٤٥) من س.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريج حديث الأصناف الستة وهذه الزيادة قد وردت في حديث عبادة بن الصامت \_ رضى الله عنه \_ في رواية أبي داود الحديث رقم (٣٣٤٩، ٣٣٥٠).

<sup>(</sup>٢) في آ: «بالغاية».

<sup>(</sup>٣) الآية (٣٢٢) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤) الآية (٢٣٧) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٥) لفظ ح: والاستثناءه.

<sup>(</sup>٦) الآية (٨٩) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٧) كذا في ح، آ، ي، ولفظ غيرها: (يؤثر).

<sup>(</sup>٨) كذا في ح، آ، ي، ص، وفي النسخ الأخرى: «مما يؤثر».

وللفارس سهمان (١) أ.

وأعلم: أنَّ الاعتماد \_ في هذين النوعين \_ على أنَّه لا بدَّ لتلك التفرقة من سبب، ولا بدَّ في ذكر ذلك الوصف من فائدة : فإذا جعلنا الوصف سبباً للتفرقة \_ حصلت الفائدة .

# النوع الخامس:

النهيُ عن فعل \_ يمنعُ ما تقدَّم وجوبَهُ علينا؛ فيعلم أنَّ العلَّة \_ في ذلك النهي \_ كونُه مانعاً من ذلك الواجب، كقوله تعالى: ﴿ فَآسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ آللهِ وَذَرُوا النهي \_ كونُه مانعاً من أوجبَ علينا السعي، ونهانا عن البيع [مع(٣)] علمِنا بأنَّه لو لم يكن النهيُ عن البيع لكونهِ مانعاً من السعي \_ لكانَ ذكرهُ في هذا الموضع غيرَ جائز، وذلك يدلُّ على أنَّهُ إنَّما نهانا عنه \_ لأنَّهُ يمنعُ من الواجب.

[و(\*)] كتحريم التأفيف؛ فإنَّ العلَّةَ فيهِ كونَّهُ مانعاً من الإعظام الواجب. فهذه جملة أقسام الإيماءات.

مسألة (٥)

الظاهرُ من هذهِ الأقسامِ ، وإنَّ دلُّ على العليَّةِ ، لكن ١٠ قد يترك هذا الظاهرُ

<sup>(</sup>۱) كذا في جميع الأصول، وهو الموافق لرواية البخاري في غزوة خيبر: (۳۷۱/۳) وتأمل ما قاله الحافظ في الشرح، وهو في ظاهره دليل لما ذهب إليه الحنيفة، وانظر حديث البخاري في ((7,0) - (7,0)) مع ما أورده الحافظ في الشرح، وانظر صحيح مسلم بشرح النووي: ((7,0) - (7,0))، ونصب الراية: ((7,0) - (7,0)) للاطلاع على جملة أحاديث الباب وما قيل فيها، وراجع السنن الكبرى: ((7,0) - (7,0)) وسير الأوزاعي في الأم: ((7,0)) ونيل الأوطار: ((7,0)) و((3,0))، ط. دار الجبل.

<sup>(</sup>٢) الآية ٩ من سؤرة الجمعة.

 <sup>(</sup>٣) سقطت الزيادة من ى.
 (٤) سقطت الواو من آ.

<sup>(</sup>۵) كذا في ص، وهو أنسب، وفي غيرها: «فرع».

<sup>(</sup>٦) في ي: «ولكنه».

- عند قيام الدليل عليه - مثالة ، قولة عليه الصلاة والسلام : « لا يقض القاضي وهو غضبان ، . ظاهرة يدل على أن العلة - هي الغضب ، [و(١)] لكن لَمَا علمنا أنّ الغضب اليسير (٩) [الذي (١)] لا يمنع من استيفاء الفكر - لا يمنع من القضاء (٩) ، وأنّ الجوع المبرّح ، والألم المبرّح يمنع : علمنا أنّ علّة المنع - ليست [هي (١)] الغضب ، بل تشويش الفكر . `

وقولُ من يقولُ: «الغضبُ هو العلَّةُ، لكن لكونهِ مشوَّشاً» \_ خطاً؛ لأنَّ الحكمَ لَمَّا دارَ مع تشويشِ الفكرِ وجوداً وعدماً، وانقطعَ عن الغضب وجوداً وعدماً، وليسَ بينَ التشويشِ والغضب ملازمة [أصلاً الله تشويشَ الفكرِ قد يوجدُ حيثُ لا تشويشَ: علمنا أنَّهُ ليس بينهما ملازمةً.

وحينشذ: نعلم أنَّه لا يمكنُ أن يكونَ الغضبُ علَّة، بل العلَّةُ إنَّما هو التشويش من التشويش من التشويش من الطلاقاً لاسم السبب على المسبّب.

ويجبُ أن يعلمَ أن الّذي بهِ يصرف (١) اللفظُ عن ظاهرِهِ لا بدَّ وأن يكونَ أقوى، وجهاتُ الله تعالى (٧).

<sup>(</sup>١) لم ترد الواو في آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٦) من ح. (٢) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۱۱) من ل. (۳) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>١٤) لم ترد الزيادة في ى. (٥) لفظ آ: والتشوش.

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، آ، ي، وعبارة غيرها: (يصرف به).

<sup>(\$)</sup> آخر الورقة (١٠٩) من آ.

<sup>(</sup>٧) لقد تعرض الإمام الغزالي \_ رحمه الله \_ في كلامه عن حديث ولا يقضي القاضي» للمعنى الذي تعرض له الإمام االمصنف، وهو موافق لما أورده المصنف: فممّا قاله الإمام الغزالي : ٥ . . . وفي ذلك إلغاء الغضب بالكليّة، وإخراج له عن كونه علّة، إذ الحكم صاد منوطاً بغيره، وصار الغضب ساقط الاعتبار نفياً وإثباتاً . . . » ولكنّه عاد فقال : ٥ . . . إنّ هذا

= المسلك في التصرف غير منقطع عن الصفات المذكورة التي أضيف الحكم إليها. . . فأصل التعليل عقل من الإضافة، ولكن احتمل أن يقال: التحريم معلّل بالغضب لعيته، واحتمل أن يقال: هو معلّل به لمعنى يتضمّنه ويلازمه، لا لعينه وهو ضعف العقل في الغضب، وقال \_ . . . . التعليل بالغضب في أول النظر، ويعرف بالنظر الثاني: أنّ الغضب ليس سبباً لعينه، بل هو سبب لما يتضمنه، وانظر شفاء الغليل ٦١، و٧٠، و٧٤، و٢١٣)، وتأمل.

# الفصل الثالث

# في [بيانِ علَّيُّهِ الوصفِ(١)] (١) بالمناسبةِ

وهو مرتّب على فنّين (٣)

الأول

في المقدّمات

وفيه مسائل:

المسألة الأولى:

[في تعريف المناسبة (٥)]

الناسُ ذكروا ـ في تعريفِ المناسبِ(٢) ـ شيئين:

# الأوَّلُ:

«أنَّهُ الَّذي يفضي إلى ما يوافقُ الإنسانَ تحصيلًا وإبقاءً». وقد يعبّر عن «التحصيل » بجلب المنفعة، وعن «الإبقاء» بدفع المضرّة؛ لأنَّ ما قصد

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ص، ح ولفظ «بيان» في ح: «البات،

<sup>(</sup>٢) لفظ ص وفيء.

 <sup>(</sup>٣) كذا في س، وهو المناسب لما بعده، في ل، آ، ى، جـ: «فنون»، وفي ص، ح:
 وقسمين».

<sup>(</sup>٤) زاد في ي، آ، ص، ح: «القسم» والأنسب رفعها.

<sup>(</sup>٥) لم ترد في ل، ي، ج.

<sup>(</sup>١) كذا في ل، آ، ى، ح، ص، وفي ج، س: والمناسبة».

إبقاؤه \_ فإزالته مضرّة، وإبقاؤه دفع المضرّة.

ثم هذا التحصيل(\*) والإبقاء ـ قد يكون معلوماً، وقد يكون مظنوناً، وعلى التقديرين: فإمًا أن يكون دينياً أو دنيوياً.

و «المنفعةُ ؛ عبارةً : عن الَّلذةِ ، أو ما يكونُ طريقاً إليه .

و «المضرَّةُ» عبارةٌ: عن الألم ، أو ما يكونُ طريقاً إليه.

و «اللَّذَّةُ» قيل ـ في حدِّها ـ: «إنَّها إدراكُ الملائم ».

و «الألُّم»(١): إداركُ المنافي.

والصوابُ \_ عندي \_: أنَّه لا يجوزُ تحديدهُما؛ لانهما من أظهرِ ما يجدُه الحيُّ من نفسِهِ، ويدركُ \_ بالضرورة \_ التفرقةَ بينَ كلِّ واحدٍ منهما، [وبينهما(٢)] وبين غيرهما، وما كانَ كذلكَ: يتعذَّرُ تعريفُهُ بما هو(٩) أظهرُ منهُ(٣).

#### الثاني :

أنَّهُ «الملائمُ لأفعالِ العقلاءِ في العاداتِ»؛ فإنَّهُ يقالُ «هذه اللَّوْلوَّةُ تناسبُ ﴿فَا اللَّوْلوَّةُ تناسبُ هذهِ اللَّوْلوَّةُ " الجمعُ بينهما في سلكِ واحد متلاثمٌ . و«هذه الجبَّةُ تناسبُ هذه العمامةَ » ـ أي: الجمعُ بينهما متلائمٌ (").

والتُعريف الأول: قول من يعلل أحكام الله \_ تعالى \_ بالحكم والمصالح (١).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٦) من س.

<sup>(</sup>١) زاد في ي: ﴿إِنَّهُ ،

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من آ، ي، ج.

<sup>(\$)</sup> آخر الورقة (١١٧) من جـ.

<sup>(</sup>٣) راجع المباحث المشرقيّة: (٣/٧٨) وما بعدها للاطلاع على ما قاله الإمام \_ هناك \_ في حقيقة كل من «الألم واللذة»، وراجع شروح المواقف: (٣/٤/٦) وما بعدها، والمحصل، وبحاشيته تلخيصه للطوسي ص(١١٥).

<sup>(</sup>٤) لفظ آ: «مناسبة».

<sup>(</sup>٥) في ي: «ملائم».

<sup>(</sup>٦) كالماتريدية والحنابلة والمعتزلة.

والتعريفُ الثاني: قولُ من يأباهُ(١): المسألةُ الثانيةُ:

في تقسيم المناسب.

وذلك من أوجه(١)

[التقسيم (٣)] الأوّل (٠):

المناسبُ إمَّا أن يكونَ حقيقيًّا، أو إقناعيًّا.

أمًّا الحقيقيُّ ـ فنقول:

كونُ المناسبِ مناسباً، إمَّا أن يكونَ لمصلحةٍ تتعلَّقُ بالدنيا، أو لمصلحةٍ تتعلَّق بالأخرة.

أما القسم الأوّل ـ فهو على ثلاثة أقسام : لأنّ زعاية تلك المصلحة (٤)، إمّا أنْ تكونَ في محلّ الضرورة،

أو في محلِّ الحاجةِ،

أو لا في محل الضرورةِ، ولا في محلُّ الحاجةِ.

أمَّا الَّتي في محل الضرورة - فهي الَّتي تتضَّمنُ (٥) حفظَ مقصودٍ: من

<sup>(</sup>۱) كالأشاعرة، وراجع هذا المسلك في شفاء الغليل (۱۶۲) وما بعدها والمستصفى: (۲/۹۲/۲)، و(۲/۶۸۱) وشرح المختصر: (۳۹۲/۲) وشرح جمع الجوامع: (۲۸۹/۲)، وشرح المسلّم: (۳۰۲/۲، ۳۰۰)، وتنقيح القرافي (۱۹۹)، والحاصل (۲۰۳)، وإرشاد الفحول (۲۱۶)، والإبهاج: (۳/ ۳۸)، والتلويح والتوضيح: (۲/۲۲) وروضة الناظر (۱۵۸) وما بعدها ط السلفية، . وتيسير التحرير: (۱۸/۶)، والبرهان الفقرة (۸۲۵ و۲۲۸).

 <sup>(</sup>۲) كذا في ح، وهو المناسب ولفظ ى: «وجوه»، وفي غيرهما: «وجهين، وهو وهم.

<sup>(</sup>٣) لم ترد في ى.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٤) من ي.

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: «المصالح».

<sup>(</sup>٥) كذا في ي، آ، ح، س، ولفظ غيرها: «تضمنت».

المقاصد الخمسة وهي حفظ النفس والمال والنسب والدِّين والعقل .

أمَّا النفسُ \_ فهي محفوظةً بشرع القصاص ، وقد نبَّهَ الله \_ تعالى \_ عليه بقولهِ : ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوةً ﴾ (أ).

وأمًّا المالُ ف [هو٢٠] محفوظٌ بشرع الضماناتِ والخدودِ.

وأمّا النسبُ منه و محفوظ بشرع الزواجر عن الزّنى ، لأنّ المزاحمة على الأبضاع م تُفضِي إلى اختلاط الأنساب، المفضي إلى انقطاع التعهد عن الأولاد. وفيه التوتُّب على الفروج بالتعدّي والتغلّب، وهو مجلبة الفساد [والتقاتل (٣)].

وأمّا الدّين \_ فهو محفوظٌ بشرع [الزواجر عن الردّة، والمقاتلة مع أنها أهل الحرب، وقد نبّه الله \_ تعالى \_ عليه بقوله: ﴿ قَاتِلُوا الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ ولا بِالْيوم الآخِر﴾ (\*).

وأمَّــا العقلُ \_ فهو محفوظً بتحريم المسكر، وقد نبَّهَ الله \_ تعالى \_ عليهُ بقولِه : ﴿ . أَن يُوقعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوٰةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَمْرِ . . ﴾(١).

فهذه الخمسة ـ هي المصالحُ الضروريَّةُ.

وأمّا التي في محل الحاجة \_ فتمكينُ الوليِّ من تزويج الصغيرة: فإنَّ مصالحَ النكاحِ غيرُ ضروريَّةٍ لها \_ في الحال ِ \_ الا أنَّ الحاجة إليهِ بوجهٍ مَّا \_ حاصلةً، وهي تقييدُ الكفء الذي لو فات، فربمًا فاتَ لا إلى بدل ٍ.

وأمَّا الَّتِي لا تَكُونُ في محل الضرورة، ولا الحاجة \_ فهي الَّتِي تجري

<sup>(</sup>١) الآية (١٧٩) من سؤرة البقرة.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ل.

<sup>(</sup>٣) لفظ ل: ووالمقاتلة، ولم ترد في ي.

<sup>(</sup>٤) ساقط من ل، وورد بدلاً عنه لفظ «قتال».

<sup>(</sup>٥) الآية (٢٩) من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٦) الآية (٩١) من سورة المائدة.

مجرى التحسيناتِ(١) ـ وهي تقريرُ الناسِ على مكارم ِ الأخلاقِ، ومحاسنِ الشيم (٩).

وهذا على قسمين:

منه ما يقعُ لا على (\*) معارضةِ قاعدةٍ معتبرةٍ ، وذلك كتحريم تناول ِ القاذورات ، وسلبِ أهليَّةِ الشهادةِ عن الرقيقِ لأجلِ أنَّها منصبٌ شريفٌ (١) ، والجمع (١) بينهما غيرٌ متلاثم .

ومنه ما يقعُ على معارضةِ قاعدةٍ معتبرةٍ - وهو مثلُ «الكتابةِ» فإنَّها - وإن كانت مستحسنةً - في العاداتِ - إلا أنَّها - في الحقيقةِ - بيعُ الرجلِ مالهُ بمالِهِ، وذلكَ غير معقول .

وأمّا الّذي يكونُ (\*) مناسباً لمصلحة تتعلَّقُ بالآخرة - فهي الحكم (1) المذكورة في رياضة النفس ، وتهذيب الأخلاق - فإنَّ منفعتها في سعادة الآخرة . فرع (\*):

(٦) إنّ كل واحدةٍ من هذه المراتبِ \_ قد يقعُ فيهِ ما يظهرُ كونَهُ من ذلكَ القسم.

وقد يقعُ فيه ما لا يظهرُ ﴿ كُونَهُ منهُ ، بل يختلفُ ذلكَ ـ بحسب اختلافِ الظنون .

وقد استقصى إمامُ الحرمينِ \_ رحمه الله \_ في أمثلةِ هذه الأقسام.

<sup>(</sup>١) لفظ آ والمحسنات».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٢) من ل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٧) من ح. ﴿ ﴿ ﴾ في آ زيادة: «معتبره.

<sup>(</sup>٣) في غير ح أبدلت الفاء بواو. ﴿ ﴿ ﴾ آخر الورقة (١٤٧) من س.

 <sup>(</sup>٤) عبارة ل: «وهو الحكم المذكور»، وفي آ نحو ما أثبتنا غير أنه أبدل الفاء واواً.

<sup>(</sup>٥) في آ، ل، ي: «فرعان»، وهو وهم وزاد في آ بعدها ـ «الأول».

<sup>(</sup>٦) زاد في ل، ى: ﴿وهوهِ. . ﴿﴿) آخر الورقة (١١٠) من آ.

ونحن نكتفي بواحدٍ منها ـ قال رحمه الله ـ: قد ذكرْنا أنَّ حَفْظَ النفوسِ بشرع القصاص ـ من باب المناسب الضروريِّ .

وممّا نعلمُ قطعاً - أنّه من هذا الباب - شرعُ القصاص في المثقّل ، فإنّا كما نعلمُ أنّه لو لا شرعُ القصاص - في المجملةِ - لوقعَ الهرجُ والمرجُ : فكذلك نعلمُ أنّه لو تركَ - في المثقّل - لوقعَ الهرجُ ، ولأدّى (٣) الأمرُ إلى أنّ كلّ من أراد (١) قتلَ إنسانٍ - فإنّه يعدلُ عن المحدّدِ إلى المثقّل : دفعاً للقصاص عن نفسهِ ، إذ ليس - في المثقّل - زيادةُ مؤنّةٍ ليست في المحدّدِ ، بل كانَ المثقّل أسهل من المحدّدِ . . . » وعند هذا قال - رحمه الله - : «لا يجوزُ في كلّ شرع تراعى فيه مصالحُ الخلق - عدمُ وجوب القصاص بالمثقّل ».

قالَ - رحمه الله -: «فأمّا(٢) إيجابُ قطع الأيدي باليد الواحدة - فإنَّهُ يحتملُ أنْ يكونَ من هذا الباب، لكنَّهُ لا يظهرُ كونَهُ منه.

أمّا وجه الاحتمال فلأنّا لولم نُوجبْ قطعَ الأيدي باليدِ الواحدة: لتأدّى الأمرُ إلى أنّ كلّ من أرادَ قطع يدِ انسانٍ استعانَ بشريكِ ليدفع القصاص عنه: فتبطلُ الحكمةُ المرعيّةُ بشرع القصاص .

وأمَّا أنَّهُ لا يظهرُ كونُهُ \_ من هذا البابِ \_ فلأنَّهُ يحتاجُ فيهِ إلى الاستعانةِ بالغير، وقد لا يساعدُهُ الغيرُ عليهِ \_ فليسَ وجهُ الحاجةِ إلى شرع القصاص \_ [من(٤)] ها هنا \_ مثل وجه الحاجة إلى شرعه في المنفرد».

وأمًّا المناسب الإقناعيّ - فهو: الدي يظنُّ به في أوَّل الأمرِ كونهُ مناسباً، لكنَّهُ: إذا بحثَ عنهُ حقَّ البحثِ، يظهرُ أنَّهُ غيرُ مناسبٍ، مثالهُ: تعليلُ الشافعيَّةِ - إذا بحثَ بنج الخمرِ والميتةِ والعذرةِ بنجاستها، وقياسُ الكلبِ والسرجين(\*) عليهِ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۱۸) من ل. (۱) لفظ ل، ي، جـ: «يريد».

<sup>(</sup>٢) في آ: «وأما». (٣) لفظ ي: «لتعدي».

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في س، آ، ل.

<sup>(</sup>a) كذا في ح، آ، ى، ولفظ ل، س، ج، ص: «السرقين» و «السرقين» أو =

وَوْجِهُ المناسبةِ: أَنَّ كُونَهُ نَجِساً يِناسبُ إِذَلاله، ومَقَابِلَتُهُ بِالْمَالِ \_ في البيع ِ \_ يناسبُ إعزازَهُ، والجمعُ \_ بينهما \_ متناقضٌ.

وهذا - وإن كان يظن [به(١)] - في الظاهر - أنَّهُ مناسبٌ لكنَّ [-ه(٢)] في الحقيقة - ليسَ كذلكَ؛ لأنَّ كونَهُ نجساً معناه: أنَّهُ لا يجوزُ الصلاةُ معه، ولا مناسبةَ - ألبَّتَةَ - بين المنع من استصحابه (٩) في الصلاةِ، وبينَ المنع من بيعهِ. التقسيم (٣) الثاني:

الوصفُ المناسبُ إمَّا أنْ يعلمَ أنَّ الشارعَ اعتبره،

أو يعلمَ أنَّه ألغاهُ،

أو لا يعلمَ واحدٌ منهما.

أمَّا القسم الأول ـ فهوَ على أقسام أربعةٍ ؛ لأنَّه إمَّا أن يكونَ نوعُه معتبراً في نوع ذلك الحكم ِ ، أو في جنسهِ ، أو يكونَ جنسهُ معتبراً في نوع ذلك االحكم أو في جنسهِ .

مثال تأثيرِ النوع ِ في النوع ِ ـ أنَّه إذا ثبتَ أنَّ حقيقةَ السكرِ اقتضتْ حقيقةَ

<sup>= «</sup>السرجين»: الزبل كلمة أعجمية، وأصلها: «سركين» بالكاف، فعرَّبت الى الجيم والقاف. وعن الأصمعي قال: «لا أدري كيف أقوله، وإنما أقول: «روث»، وإنما كسر أوله لموافقة الأبنية العربيّة ولا يجوز الفتح لفقد «فعلين» بالفتح على أنّه قال في المحكم «سرجين وسرجين» اهـ. انظر المصباح: (٣٧١/١). وأما عن حكم بيع ما ذكر المصنف فقد أجمع الفقهاء على تحريم بيع الخمر والميتة، واختلفوا في بيع العذرة والسرجين.

فذهب الشافعية والحنابلة إلى منعه مطلقاً، وذهب المالكية والحنفية إلى جواز بيع السرجين وتحريم بيع العذرة، ونقل عن أبي حنيفة جواز بيع العذرة جواز بيعهما مطلقاً. انظر البداية: (١٣٧/٢)ط الأزهرية والإفصاح: (٣١٨/٢)ط الرياض، ورحمة الأمة: (١٣٠) والمغني والشرح الكبير: (١٣/٤) و ١٥٩ و ٤١) والمهذّب: (٢٩٩/١) والبحر الراثق: (٢٢٦/٨).

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ى. (٢) هذه الزيادة من آ، ص.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٣٩) من ص. (٣) لفظ ل: «القسم».

التحريم : كانَ النبيذُ ملحقاً بالخمر، لأنَّهُ لا تفاوتَ بينَ العلَّتين، وبين الحكمينِ إِلَّا اختلافُ المحلِّين، واختلافُ المحلُّ لا يقتضي ظاهراً ـ اختلافَ الحالين.

مثالُ تأثيرِ النوع في الجنس: أنَّ الأخوة من الأبِ والأم [نوع واحد (۱۰] يقتضي التقدَّمَ - في الميراثِ - فيقاسُ عليه التقدَّمُ (۱۰ - في النكاح؛ والأخوة من الأبِ والأم نوعٌ واحد - في الموضعين - إلاّ أنَّ ولاية النكاح ليست (۱۳ كولاية الإرثِ (۱۰ لكن بينهما مجانسةً - في الحقيقة .

ولا شك أنّ هذا التقسيم دون القسم الأوّل \_ في الظهور \_ لأنّ المفارقة بين المثلين \_ اقلّ من المفارقة بين نوعين مختلفين (\*).

مثال تأثير الجنس في النوع: إسقاطُ قضاء الصلاة عن الحائض: تعليلاً بالمشقّة، فإنّهُ ظهرَ تأثيرُ [جنس (\*)](\*) المشقّة (\*) في إسقاط [قضاء (\*)] الصلاة، وذلك مثلُ تأثيرِ المشقّة \_ في السفر \_ في إسقاطِ قضاءِ الركعتين الساقطتين.

مثال تأثير الجنس في الجنس \_ تعليلُ الأحكام بالحكم الّتي لا تشهدُ لها أصولُ معيَّنة : مثل أنَّ عليًا \_رضي الله عنه \_ «أقام الشرب مقام القذف»: إقامة لمظنَّة الشيء مقامة : قياساً على إقامة الخلوة بالمرأة مقام وطثِها \_ في الحرمة .

ثم اعلم أنَّ للجنسيَّةِ مراتب - فأعم أوصافِ الأحكام ِ كونُها حكماً، ثم ينقسمُ الحكمُ إلى تحريم (١) وإيجابِ وندبِ وكراهةٍ .

والواجبُ ينقسمُ إلى عبادةٍ وغيرها (٧).

<sup>(</sup>١) ساقط من ل، آ. (٢) كذا في ل، ي، آ، ولفظ غيرها: «التقديم».

<sup>(</sup>٣) في ل، آ، «مثل ولاية».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٨) من س. ﴿ ﴿) آخر الورقة (٧٣) من ي.

<sup>(</sup>٤) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٨) من ح.

<sup>(</sup>٦) زاد في ي ووتحليل، . .

<sup>(</sup>۱) حالي دا ي المحالية

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٣) من ل.

<sup>(</sup>۵) لم ترد الزيادة في ح.

<sup>(</sup>٧) عبارة ح: «وغير عبادة».

والعبادةُ تنقسمُ إلى الصلاةِ وغيرها.

والصلاة [تنقسم (١)] إلى فرض ونفل .

فما ظهر تأثيره في «الفرض ، \_ أخصُّ ممَّا ظهرَ تأثيره في الصلاة (٥٠).

وما ظهرَ تأثيرُهُ في الصلاةِ \_ أخصُّ ممَّا ظهرَ تأثيرُهُ في العبادةِ.

وكذا في جانب «الوصف»: أعمُّ أوصافِهِ كونُهُ وصفاً تناطُ بهِ الأحكامُ (١) ـ حتى تدخلَ فيهِ (٩) الأوصافُ المناسبةُ ، وغير المناسبةِ .

وأخص منه؛ [«المناسب»،

وأخصّ منه (٣)]: «المناسبُ الضروريُّ».

وأخصُّ منه ـ ما هو كذلك في حفظِ النفوس ِ .

وبالجملة \_ فالأوصاف [إنّما<sup>(٤)</sup>] يُلتفتُ إليها إذا ظُنَّ التفاتُ الشرع ِ إليها، وكلُّ ما كانَ التفاتُ<sup>(٩)</sup> الشرع ِ إليهِ \_ أكثرَ: كانَ ظنُّ كونِهِ معتبراً \_ أقوى.

وكلَّما كان الوصفُ والحكمُ - أخصُّ: كانَ ظنُّ كونِ ذلكَ الوصفِ معتبراً - في حق ذلك [الحكم (٢)] آكد: فيكون - لا محالة - مقدَّماً على ما يكونُ أعمَّ منه . وأمَّا «المناسبُ» - الذي علمَ أنَّ الشرعَ ألغاهُ - فهوَ غيرُ معتبرِ أصلًا (٢).

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ى.

<sup>(</sup>ه) آخر الورقة (١١١) من آ.

 <sup>(</sup>۲) لفظ ي: «الحكم».
 (۵) آخر الورقة (۱۱۹) من ج..

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٣) ساقط من ح.

<sup>(</sup>a) لفظ حُ: «التفاوت»، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٦) زيادة مناسبة انفردت بها ي .

<sup>(</sup>٧) ولذلك شدد العلماء النكير على الإمام يحيى بن يحيى الأندلسي حين أفتى الملك عبد الرحمن بن الحكم الأموي في وقاعه لجاريته في نهار رمضان بأن لا كفارة له إلا صيام شهرين متتابعين؛ قال: لأن ذلك أدعى لزجره، انظر المستصفى: (١٨٥/١) ونهاية السول مع تعليقات الشيخ بخيت. (٩٣/٤ - ٩٤) والإبهاج: (٤٤/٣).

[و(١)] أمّا «المناسب» ـ الذي لا يعلمُ أنَّ الشرعَ ألغاهُ، أو اعتبرهُ ـ فذلك يكونُ بحسبِ أوصافٍ أخصَّ من كونهِ وصفاً مصلحيًّا، وإلا فعمومُ كونهِ وصفاً مصلحيًّا ـ مشهودٌ له بالاعتبارِ. وهذا القسمُ ـ هو المسمَّى بـ«المصالح ِ المرسلة».

واعلم: أنَّ كلَّ واحدٍ ـ من هذه الأقسام الأربعة ـ مع كثرة مراتب العموم والخصوص \_ قد يقعُ فيه كلَّ واحدٍ ـ من الأقسام الخمسة، المذكورة في التقسيم [الأولَّ (١)] ويحصلُ ـ هناك ـ أقسام كثيرة جداً، وتقعُ ـ فيما بينها ـ المعارضات والترجيحات، ولا يمكنُ ضبطُ القول فيها لكثرتها والله ـ تعالى \_ هو العالم بحقائقها.

### التقسيم (١) الثالث:

الوصفُ باعتبازِ [الملاءمة(٤)]، [ووقوع الحكم - على وفق أحكام أخر(٩)]، وشهادةِ الأصل : على أربعةِ أقسام :

#### الأول(١):

ملائم شهد (٧) له أصل معيَّن \_ وهو الذي أثَّر نوعُ الوصفِ في نوع الحكم ، وأثَّر جنسهُ في جنسه؛ وهذا متفَّقُ على قبولِهِ \_ بين القايسين \_ وهو: كقياس المثقَّل على الجارح في وجوب القصاص ، فخصوصُ كونِهِ قتلًا (^) معتبرٌ في

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح، آ، ي، ل.

<sup>(</sup>٣) في ل، ي: «القسم».

<sup>(</sup>٤) سقطت الزيادة من ح، وأسقط الواو بعدها.

<sup>(</sup>٥) ساقط من ل، أي، ج.

<sup>(</sup>٦) كذا في ح، ي، وفي غيرهما: «أحدها».

<sup>(</sup>٧) لفظ ل: ﴿يشهد﴾.

 <sup>(</sup>٨) كذا في ل، آ، جـ، ح، ولفظ ى: «مثقلاً، وفي النسخ الأخرى: «فعلاً». وانظر البرهان الفقرة (٩٠٦) وما بعدها.

خصوص كونهِ قصاصاً، وعمومُ جنس ِ الجنايةِ معتبرٌ في عموم جنس ِ العقوبةِ . وثانيها :

مناسبٌ لا بلائم، ولا يشهدُ له أصلُ [معينُ(۱)] \_ فهذا مردودُ [بالإجماع (۲)].

(٣) مثالة: حرمان القاتل \_ من الميراث \_ معارضة له بنقيض (٩) قصده لو قدرنا أنَّه لم يرد فيه نص .

#### وثالثها:

مناسبٌ ملائمٌ، لا يشهدُ له أصلٌ معينٌ بالاعتبارِ: يعني: [أنّه (٤)] اعتبرَ جنسُهُ في جنسِهِ، لكن لم يوجدُ لهُ أصلٌ يدلُّ على اعتبارِ نوعِهِ في نوعِهِ، وهذا هو «المصالحُ المرسلةُ».

#### ورابعها:

[مناسب(٥)] شهد له أصل معين(١)، ولكنه غير ملائم \_ أي: شهد نوعة لنوعه، لكن لم يشهد جنسه لجنسه: كمعنى «الإسكار»، فإنّه يناسب تحريم تناول المسكر: صيانة للعقل، وقد يشهد لهذا المعنى - الخمر باعتباره(٧)، لكن لم تشهد له سائر الأصول. وهذا هو المسمّى بـ«المناسب الغريب(٨)».

<sup>(</sup>١) انفردت بهذه الزيادة ي.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ل.

<sup>(</sup>٣) في ي زيادة: «و».

<sup>(\*)</sup>آخر الورقة (١٤٩) من س.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ي . (٥) سقطت الزيادة من ي .

 <sup>(</sup>٦) لفظ آ: «معتبر».
 (٧) في آ: «بالاعتبار».

<sup>(</sup>A) راجع شفاء الغليل (١٨٨) للاطلاع على ما قاله الإمام الغزالي في «المتاسب الغريب التي مثل الغريب». وارجع إلى ص(١٤٨) منه للاطلاع على بعض أمثلة المناسب الغريب التي مثل بها.

## المسألة الثالثة:

في أنَّ المناسبة لا تبطلُ بالمعارضة (١) [و(٢)] الدليلُ عليهِ: أنَّ كونَ الوصفِ مناسباً \_ إنَّما يكونُ لكونِهِ مشتملًا على جلبِ منفعة ؛ أو دفع مضرَّةٍ ، وذلكَ لا يبطلُ بالمعارضة:

أمَّا الأوَّل له فظاهرٌ.

وأمَّا الثاني \_ فيدلُّ عليهِ وجوهً:

الأوّلُ(٤):

أنَّ المناسبتين المتعارضتين، إمَّا أن تكونا متساويتين، أو إحداهما أرجحَ من الأخرى:

فإن كانَ الأوّلَ: لم يكنَّ بطلانُ إحداهما بالأخرى - أولى من العكس : فإمّا أن نبطلَ كلَّ واحد [ق<sup>(\*)</sup>] منهما بالأخرى - وهو محالً ؛ لأنَّ المقتضيَ لعدم كلَّ واحدةٍ (\*) منهما وجودُ الأخرى، والعلَّةُ لا بدَّ وأن تكونَ حاصلةً مع المعلول ، فلو كان كل واحدةً - منهما - مؤثِّرةً في عدم الأخرى -: لزمَ أن تكونا موجودتين - حالً

<sup>(</sup>۱) في المسألة خلاف لا ثمرة له للاتفاق على عدم ترتب الحكم على وصف مشتمل على مفسدة راجحة أو مساوية فراجع الإبهاج: (٤٦/٣) وشرح الإسنوي: (١٠٣/٤) وجمع الجوامع: (٢٨٦/٢) والحاصل (٨١٠) وإحكام الأحكام للآمدي: (٣٤٨/٣) والموافقات: (٣٤٨/٣) المسألة الخامسة، و(٣٧٣) الفصل الثالث وبعض مباحث الأوامر والنواهي من المجزء الرابع.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من أج.

<sup>(</sup>٣) لفظ ح: «المعارضة».

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، آ، ي، وفي غيرها: «أحدها».

<sup>(</sup>٥) لم ترد في ل، آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٤) من ل.

كونهما معدومتين(١): وذلكَ محالً.

وإمَّا أَنْ لا تبطلَ إحداهما (٢) بالأخرى (٩) \_ عند التعارض \_ وذلكَ هو المطلوبُ.

وأمّا إن كانتْ إحدى المناسبتين \_ أقوى (٣)، فها هنا لا يلزمُ التفاسدُ \_ أيضاً \_ لأنهُ لو لزم التفاسدُ : لكانَ لما بينهما من المنافاة ؛ لكنّا بيّنًا \_ : في القسم الأوّل \_ أنّهُ لا منافاة بينهما : لأنّهما اجتمعا (٤)، وإذا زالت المنافاة \_ لم يلزمْ من وجود أحدِهما عدمُ الآخر.

# الثاني:

أنَّ المفسدةَ الراجحة إذا صارتُ معارضةً بمصلحةٍ (٥) مرجوحةٍ ، فإمَّا أن ينتفى شيءٌ من الراجح لأجل المرجوح ، أو لا ينتفى (١).

# والأوَّل باطلُ:

وإلا لزمَ أن تكونَ المفسدةُ ( ) المعارضةُ بمصلحةٍ ( ) مرجوحةٍ \_ مساويةً للمفسدةِ الخالصةِ ( ) عن شوائب المصلحة ؛ وذلك باطلٌ بالبديهة .

<sup>(</sup>١) كذا في س، ى، ص، وفي ى، ص، وفي ل، آ، ج، ح. «كل واحد منهما مؤثر في عدم لزم أن تكونا موجودين حال كونهما معدومين».

<sup>(</sup>٢) لفظ ل: «واحدة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٩) من ح.

<sup>(</sup>٣) لفظ ح: «قوية».

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، ل، ي، ولفظ غيرها: واجتمعتاء.

<sup>(</sup>٥) لفظ آ: «لمصلحة».

<sup>(</sup>٦) كذا في ل، ى، جـ، وعبارة غيرهـا: «فإما أن لا ينتفى من الراجع شيء لأجل المرجوح أو ينتفى»، وكلاهما سواء من حيث المعنى.

<sup>(</sup>٧) لفظ آ: «لمصلحة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٠) من جـ. ﴿ ﴿) آخر الورقة (١١.٢) من آ.

# والثاني ـ أيضاً ـ باطلٌ :

لأنَّ القدرَ الذي يندفعُ - من المفسدةِ - بالمصحلةِ يكونُ مساوياً لتلك المصلحةِ ، فيعودُ التقسيمُ الأوَّلُ - في ذينك التقديرين (١) المتساويينِ : في أنّه (٢) ليسَ اندفاعُ أحدِهما بالأخرِ - أولى من العكس ، فإمَّا أن يندفعَ كلُّ واحدٍ منهما بالأخر - [وهو محالُ (٣)]،

أو لا يندفع والحُدُّ منهما بالآخر؛ وهو المطلوبُ.

## وأيضاً:

فليسَ اندفعاعُ بعض أجزاءِ الطرفِ الراجع ِ بالطرفِ المرجوحِ ، ويقاءِ بعضِهِ \_ أولى من اندفاع ما فرضَ باقياً ، وبقاءِ ما فرضَ زائلًا ؛ لأنَّ تلكَ الأجزاءَ متساويةً في الحقيقةِ .

#### الثالث:

وهو أنّه تقرَّر في الشرع \_ إثباتُ الأحكام المختلفةِ: نظراً إلى الجهاتِ المختلفةِ ـ مثل الصلاةِ في الدارِ المغصوبةِ: فإنّها - من حيثُ إنّها صلاةً (\*) - سببُ التقابِ، والجهةُ المقتضيةُ للثوابِ مشتملةٌ على المصلحةِ، والجهةُ المقتضيةُ للتقابِ مشتملةٌ على المفسدةِ..

وعندَ ذلك نقولُ: المصلحةُ والمفسدةُ، إمَّا أن يتساوَيا، أو تكونَ إحداهما : راجحةً على الأخرى:

فعلى تقدير التساوي: يندفعُ كلَّ واحدٍ منهما بالآخر، فلا تبقى لا مصلحة، ولا مُسَدةً م وقد فرضنا : مصلحة، ولا مُسَدةً م فوجب أن لا يترتب عليها لا مدحٌ ولا مُمَّ، وقد فرضنا : ترتبهما(٤) عليها. هذا خلفٌ.

 <sup>(</sup>١) لفظ غير ح: «القدرين»، والأنسب لفظها.

<sup>(</sup>٢) في ل، ي، آ: وفإنه،

<sup>(</sup>۳) سقطت الزيادة من يى.
(۳) أخو الورقة (٧٤) من ي.

<sup>(</sup>٤) كذا في ل، ي، آ، وفي النسخ الأخرى: «ترتيبهما».

وإن كانتْ إحدَى (\*) الجهنين \_ راجحةً: كانت المرجوحة معدومة: فيكونُ الحاصلُ \_ إمّا المدحُ \_ وحدَه \_ أو الذم \_ وحده \_ وقد فرضنا حصولهما \_ معاً \_ هذا خلفٌ.

وإعلم: أنَّ هذا الوجه مبنيًّ عى قول الفقهاء «الصلاة في الدار المغصوبة عبادةً من وجه، معصيةً من وجه».

# الرابعُ:

العقلاءُ يقولونَ \_ في فعل معينٍ ..: الإتيانُ بهِ مصلحةً \_ في حقي \_ لو لا ما فيهِ من المفسدةِ الفلانيَّةِ . ولو لا صحَّةُ اجتماع وجهي المفسدةِ والمصلحةِ ، وإلا لما صحَّ هذا الكلامُ . والله أعلم .

<sup>(\*)</sup> أخر الورقة (١٥٠) من س,

# الفن الثاني(١)

#### من هذا القصل

في إقامةِ الدلالةِ على أنَّ «المناسبة» دالَّةُ على العلَّيةِ - فنقولُ: المناسبةُ تفيدُ ظنَّ العلَّيَّةِ ، والظنُّ واجبٌ العملُ بهِ .

بيانُ الأوّل ِ من وجهين :

## الأوَّلُ :

أنّ الله \_ تعالى شرعَ الأحكامَ لمصلحةِ العبادِ، وهذه مصلحةً: فيحصلُ ظنّ أنّ الله \_ تعالى \_ إنّما شرَعَه لهذهِ المصلحةِ . فهذه مقدّماتُ ثلاث، لا بدّ من إثباتها بالدليل :

أمّا المقدِّمةُ الأولى \_ فالدليلُ عليها وجوه :

#### أحدُها :

أنَّ الله \_ تعالى \_ خصَّصَ الواقعة المعيَّنة \_ بالحكم المعيَّنِ لمرجِّح ، أو لا لمرجِّح .

والقسم الثاني باطل، وإلا لزمَ ترجيحُ أحدِ الطرفينِ على الآخرِ لا لمرجّع ، اوهذا محال: فثبت القسمُ الأوّلُ.

وذلك المرجِّحُ إمَّا أن يكونَ عائداً إلى الله \_ تعالى \_ أو إلى العبد.

<sup>(</sup>١) لفظ آ، ي: «القسم؛ وما أثبتنا أنسب لما تقدم.

والأوّلُ باطلٌ بإجماع المسلمين: فتعيَّن الثاني \_ وهو أنَّهُ تعالى إنَّما شرعَ الأحكامَ لأمرِ عائدٍ إلى العبدِ [والعائدُ إلى (')] العبد إمَّا أن يكون مصلحةَ العبدِ، أو مفسدتَه، أو (") لا يكون لا مصلحتَه، ولا مفسدتَه.

والقسم الشاني والثالث باطل باتفاق العقلاء: فتعيّن الأوّل: فثبت أنّه تعالى إنّما شرع الأحكام لمصالح العباد.

#### وثانيها:

أنَّه تعالى حكيمٌ بإجماع المسلمين، والحكيمُ لا يفعلُ إلَّا لمصلحة : فإنَّ من يفعلُ لا لمصلحة - يكونُ عَابثاً، والعبثُ (\*) على اللهِ - تعالى - محال، للنصُّ والإجماع والمعقول :

أمّا النصّ ـ

فقوله تعالى:

﴿ أَفَحَسِبْتُم أَنَّمَا خَلَقْتَ كُمْ عَبَثاً ﴾ (\*)، ﴿ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَٰذَا بِطِلاً ﴾ (\*)، ﴿ مَا خَلَقْتُ هَٰذَا بِطِلاً ﴾ (\*)، ﴿ مَا خَلَقْتُ هَٰذَا بِطِلاً ﴾ (\*)، ﴿ مَا

وأمَّا الإجماعُ -

فقد أجمع المسلمون على أنَّه تعالى ليسَ بعابثٍ.

وأمًّا المعقولُ \_

فهو أنَّ العبثَ سفة، والسفة صفةُ نقصٍ، والنقصُ على الله \_ تعالى \_ محال:

(٣) لفظ ل، ي: «فبقي».

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(</sup>۲) زاد في ي: دماه.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٥) من ل.

<sup>(</sup>٤) الآية (١١٥) من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٥) الآية (١٩١) من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٦) الآية (٣٩) من سورة الدخان.

<sup>174</sup> 

فثبتَ أنَّه لا بَدَّ من مصلحة (١)، وتلكَ المصلحةُ (١) يمتنعُ عودُها الى اللهِ ـ تعالى ـ كما بيِّنًا؛ فلا بدُّ من عودها إلى العبدِ:

فثبتَ أنَّه تعالى شرعَ الأحكام لمصالح العباد(٥).

# وثالثها:

أنَّ الله \_ تعالى \_ خلق الآدميَّ مشرَّفاً مكرَّماً لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا يَنِيَ عَادَمَ ﴾ (٣) ، وَمَنْ كَرَّمَ (٤) (٩) أحداً ، ثمَّ سعى (٩) في تحصيل مطلوبه \_ كانَ ذلك السعيُّ ملائماً لأفعال العقلاءِ ، مستحسناً فيما بينهم \_ فإذن : ظنَّ كونِ المكلِّفِ مكرَّماً (٢) \_ يقتضي ظنَّ أنَّ الله \_ تعالى \_ لا يشرعُ إلاّ ما يكونُ مصلحةً لَهُ .

#### ورابعُها:

أنَّ الله \_ تعالى \_ خلقَ الأدميّينَ للعبادةِ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ (\*) آلْجِنَّ وَآلَانِسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (\*) والحكيمُ إذا أمرَ عبده بشيءِ \_ فلا بدُّ وأن يزيحَ عذرَهُ وعلَّتَهُ، ويسعى في تحصيل منافعه، ودفع المضارُ عنه، ليصير فارغَ البال، فيتمكّنَ من الاشتغال بأداءِ مَا أمرَهُ بهِ، والاجتنابِ عمًّا نهاهُ عنه، فكونَهُ مكلَّفاً يقتضي ظنَّ أن الله (\*) \_ تعالى \_ لا يشرعُ إلا ما يكونُ مصلحةً لَهُ.

#### وخامسهًا:

النصوصُ الدالَّةُ على أنَّ مصالحَ الخلقِ، ودفعَ المضارُّ عنهم - مطلوبُ الشرع ، قالَ الله - تعالى - ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَسْكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَسْلَمِينَ ﴾ (١) وقاآلَ:

<sup>(</sup>١) لفظ ي «المصلحة».

 <sup>(</sup>٧) كذا في ل، آ، ح، وفي س: «يستحيل»، وفي الأخريات: «مستحيل».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٠) من ح.

 <sup>(</sup>٣) الآية (٧٠) من سورة الإسراء.
 (٤) في س، ص: «يكرم».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢١) من ج. (٥) لفظ س: «يسعى».

<sup>(</sup>٦) كذا في ح، آ، ى، وفي: غيرها: «مشرّقاً».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٣) من آ. (٧) الآية (٥٦) من سورة الذاريات.

 <sup>(</sup>A) في ح: «أنّه».
 (A) الآية (۱۰۷) من سورة الأنبياء.

[ وْخَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ (٥) جَمِيعاً ﴾ (١)].

وقالَ :

﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَـوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ (١).

وقال:

﴿ يُرِيدُ آللهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ (")، وقال عزَّ وجلَّ:

﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (٤) وقال عليهِ الصلاةُ والسلامُ: «بُعِثْتُ بالْحنيفِيَّةِ السّهْلَةِ السّمْحَةِ(٩)» وقال: «لا ضررَ ولا ضرار في الاسلام ِ».

#### وسادسهًا:

أنَّهُ وصفَ نفسهَ بكونهِ رؤوفاً رحيماً بعبادِهِ، وقال: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ﴾ (٢) فلو شرعَ ما لا يكونُ للعبدِ فيهِ مصلحةً: لم يكن (٧) ذلك رأفةً ولا رحمةً.

فهذه الوجوه الستة (^) دالَّةُ على أنَّهُ تعالى ما شرعَ الأحكامَ إلا لمصلحةِ العباد.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥١) من س.

<sup>(</sup>١) ساقط من ل، آ، والآية (٢٩) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية (١٣) من سورة الجاثية.

<sup>(</sup>٣) الآية (١٨٥) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤) الآية (٧٨) من سورة الحج.

<sup>(</sup>a) الحديث أخرجه البخاري في الأدب المفرد ص(٨٧) ط النموذجية بمصر، وترجم له في صحيحه بلفظ: «أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة» فانظره بهامش شرحه الفتح: (٨٦/١)، كما أخرجه الخطيب في تاريخه: (٢٠٩/٧)، وانظر كشف الخفا رقم (٩١٨).

<sup>(</sup>٦) الآية (١٥٦) من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٧) كذا في ح، وفي غيرها: «لا يكون».

<sup>(</sup>A) في ل. «التسعة»، وهو وهم.

ثمَّ اختلفَ الناسُ بعدَ ذلك:

أمّا المعتزلة \_ فقد صرَّحوا بحقيقة هذا المقام ، وكشَفوا (١) الغطاء عنه ، وقالوا: «إنَّهُ يقبحُ من اللهِ \_ تعالى \_ فعلُ القبيح ، وفعلُ العبثِ بل يجب أنْ يكونَ فعلهُ (١) مشتملًا على جهة مصلحة وغرض » .

وأمّا الفقهاء - فإنّهم يصرّحونَ: بأنّه تعالى إنّما شرعَ هذا الحكمَ لهذا المعنى، ولأجلِ هذه الحكمةِ. ولو سمعوا لفظَ «الغرض» - لكفّروا قائلَه، مع أنّه لا معنى لتلكّ «اللام (٣)» إلّا «الغرض».

# وأيضاً:

فَإِنَّهُم يَقُولُونَ: «إِنَّهُ وإِن كَانَ لا يَجِبُ عَلَى اللهِ \_ تَعَالَى \_ رَعَايَةُ المَصَالَحِ. إِلَّا أَنَّهُ تَعَالَى لا يَفْعَلُ إِلَّا مَا يَكُونُ مَصَلَحَةً لَعِبَادِه: تَفَضُّلًا مَنْهُ وإحساناً لا وجوباً».

فهذا هو الكلام في تقرير أن هذه المقدُّمةِ.

أمّا المقدّمة الثانية (٩) وهي أنّ هذا الفعلَ مشتملٌ على هذه الجهةِ مِن المصلحةِ - فظاهرٌ: لأنّا إنّما نحكمُ بعليّةِ الوصِفِ - إذا بيّنًا: كونه كذلك.

أمّا المقدّمة الثالثة \_ وهي أنّا لمّا علمنا أنّه لا يشرّعُ إلّا لمصلحة، وعلمْنَا أنّ هذا المعنى مصلحة، حصلَ لنا ظنّ أنّ الداعيَ لهُ تعالى إلى شرع ذَلك الحكم [هو(٢)] هذه المصلحةُ (٧) \_ فقد استدلُّوا عليه من وجهين:

الأوّل - وهـو أنّ المصلحة المقتضية لشرع هذا الحكم . إمّا هذه المصلحة أو غيرُها، لا جائزَ أن يكونَ غيرَها؛ لأنّ ذلك الغيرَ إمّا أن يقال: إنّه

<sup>(</sup>١) كذا في ي، وهو الأنسب وفي غيرها: «وكشف».

<sup>(</sup>٢) كذا في آ، وهو المناسب، وفي غيرها: «فعلاً».

<sup>(</sup>٣) حرّفت في ل، ي إلى: «الآلام».

<sup>(</sup>٤) كذا في س، آ، ل، ي، ولفظ غيرها: وتفسيره.

<sup>(</sup>٥) لفظ آ: والثالثة».

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من س، ى. (٧) في ى أبدلت الفاء واوأ.

كانَ مقتضياً لذلك الحكم \_ - في الأزل (\*) - أو ما كانَ مقتضياً له في الأزل . والأوّل باطلٌ ؛

والا لكانَ الحكمُ ثابتاً - في الأزل \_ لكنَّ التكليفَ بدونِ المكلَّفِ محالً: فتعين الثاني \_ وهو أنَّه [ما(۱)] كان مقتضياً لهذا الحكم (\*) - في الأزل \_ وذلك يفيدُ ظنَّ استمرارِ هذا السلب، لما سنبيّنُ \_ إن شاءَ الله تعالى -: أنَّ العلمَ بوقوع أمر \_ على وجهٍ مخصوص (\*) \_ يقتضي ظنَّ بقائِه \_ على ذلكَ الوجه (\*) \_ أبداً ، وإذا ثبتَ ظنَّ أن غيرَ هذا الوصف \_ ليسَ علَّةً لهذا الحكم : ثبت [ظنُّ (\*)] أنَّ هذا الوصف \_ هو العلّةُ لهذا الحكم ، ونحنُ ما ادَّعينا إلا الظنَّ .

## الثاني:

أنّ الظنّ (٤) بكونِ الحاكم (٥) حكيماً، مع العلم بأنّ هذا الحكم فيه هذه الجهة من الحكمة \_ يفيدُ \_ في الشاهدِ ظنّ أنّ ذلكَ الحكيمَ إنّما شرعَ ذلكَ الحكمَ لتلكَ الجهة (١)؛ وإذا كانَ الأمرُ كذلكَ في الشاهدِ: وجبَ أن يكونَ في الغائب مثلَهُ.

# بيان المقام الأوّل:

أنَّا إذا اعتقُّدنا في ملكِ البلد [ة(٧)] أنَّه لا يفعلُ فعلاً إلَّا لحكمةٍ.

فإذا رأيناهُ يدفعُ مالاً إلى فقير (^)، وعلمنا أنَّ فقرَهُ يناسبُ دفعَ المالِ إليهِ ولم تخطرُ ببالنا صفةً أخرى - فيها مناسبةً لدفع المال إليه - غلبَ على ظننا أنَّه إنَّما دفع المالَ إليهِ لفقره.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٥) من ى.
(١) سقطت الزيادة من ح، آ، ل.

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٤٠) من ص.
 (۲) زاد في ى: (لا)، وهو وهم.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٦) من ل. (٣) سقطت من جـ.

<sup>(</sup>٤) لفظ جي، آ، ي: «العلم». (٥) لفظ آ: «الفاعل».

<sup>(</sup>٦) في ل، آ: «الحكمة»، ولفظ ي: «المصلحة».

<sup>(</sup>٧) لم ترد في جه.(٨) لفظ ى: «الفقير».

نعم؛ لا ننكرُ أنّه يجوز أنْ يكونَ له(٠) غرضُ سوى ما ذكرناه، لكنَّهُ تجويزٌ مرجوحٌ (١)، لا يقدحُ في ذلكَ الظنّ الغالب(١).

أمًّا إذا ظهر (\*) وجهانِ من المناسبة \_ مثل أن كان [ذلك (\*)] الفقيرُ فقيهاً، فهاهنا: إنْ تساوَى الوجهانِ \_ في القوّةِ \_ لا يبقى ظنَّ أنَّهُ أعطاهُ لهذا الوصف، أو لذلك أولهما جميعاً في

فثبت (\*): أنَّ العلمَ بكونِ الفاعلِ حكيماً، مع العلم بـ[حصول (\*)] جهة معينة \_ في الحكم \_ ومع الغفلة (\*) عن سائرِ الجهاتِ \_ يقتضي ظنَّ أنَّ ذلكَ الفاعلَ إنَّما فعلَ لتلكَ الحكمة .

# بيانُ المقام الثاني:

أنَّ - في الشاهدِ - دارَ ذلك الظنُّ (\*) مع حصولِ ذينك العلمين: وجوداً وعدماً، والدورانُ دليلُ العليَّةِ - ظاهراً: فيحصلُ [ظنُّ (\*)] أنَّ العلمَ بكونِ الفاعلِ حكيماً، مع العلم باشتمالِ هذا الفعلِ على جهةِ مصلحةٍ، ومع الغفلةِ عن سائرِ الجهاتِ - علَّةً لحصولِ الظنِّ [بـ(٧)] أنَّ ذلك الحكيم إنَّما أتى بذلكَ الفعلِ لتلكَ الحكمةِ، والعلَّةُ أينَما حصلتْ حصلَ الحكمُ.

فإذا حصلَ ذلك (^) العلمانِ \_ في أفعالِ اللهِ \_ تعالى \_ [وأحكامه(^)] \_ وجبَ أن يحصلَ ظنُّ أنَّهُ تعالى إنَّما شرعَ ذلكَ الحكم لتلكَ المصلحةِ .

فشت بهذا أن والمناسبة ، تفيدُ ظنَّ العليَّةِ.

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (۱۲۲) من بجـ.

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: «المتبادر».

<sup>(</sup>٣) انفردت بهذه الزيادة ح

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢١) من خ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة(١١٤) من آ: ﴿

<sup>(</sup>٧) هذه الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٩) سقطت من ل.

<sup>(</sup>١) زاد في ل: ١٠٠٠

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٢) من س.

<sup>(</sup>٤) الألف واللام انفردت بزيادتها آ.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من آ، ي.

<sup>(</sup>٦) لفظ ي: «النص» وهو تحريف.

<sup>(</sup>A) لفظ آ: دذانك».

<sup>(</sup>۱۰) في آ: ﴿بِذَلِكُ ۗ .

الوجهُ الثاني \_ في بيانِ أنَّ «المناسبة» تفيدُ ظنَّ العلَّيةِ \_:

أن (١) نسلم أنّ أفعالَ اللهِ، وأحكامَهُ \_ يمتنعُ أنْ تكونَ معلّلةً بالدواعي والأغراض ، ومعَ هذا فندّعي: أنّ «المناسبة» تفيدُ ظنّ العلّية .

وبيانهُ:

أنَّ مذهب (٢) المسلمين ـ أنَّ دورانَ الأفلاكِ، وطلوعَ الكواكب وغروبَها، ويقاءَها على أشكالِها وأنوارِها ـ غيرُ واجب، ولكنَّ الله ـ تعالى ـ لمّا أجرى عادتهُ بإيقائِها على حالةٍ واحدةٍ: لا جرمَ يحصُلُ ظنُّ أنَّها تبقى غداً، ويعدَ غدٍ على هذهِ الصفاتِ، وكذلكَ نزولَ المطرِ ـ عند الغيم الرطب، وحصولَ الشَّبع ـ عقيبَ الأكل، والحريِّ ـ عقيبَ الشرب، والاحتراقِ (٣) عند مماسَّةِ النارِ ـ غيرُ واجب، لكن العادة لمّا اطردت بذلك: لا جرمَ حصلَ ظنَّ يقاربُ اليقينَ باستمرارها على مناهجها (٤).

والحاصل: أنَّ تكريرَ الشيءِ مراراً كثيرةً \_ يقتضي ظنَّ أنَّهُ متى حصل، لا يحصل إلا على ذلك الوجهِ .

إذا ثبتَ هذا \_ فنقولُ: إنَّا لما تأمَّلْنا الشرائع \_ وجدَّنَا الأحكامَ والمصالح متقارنين: لا ينفكُ أحدُهما عن الآخر، وذلكَ معلومٌ بعدَ استقرارِ أوضاع الشرائع .

وإذا كان كذلك: كانَ العلمُ بحصولِ هذا مقتضياً ظنَّ حصولِ الآخرِ وبالعكس ، من غير أنْ يكونَ أحدُهما مؤثراً في الآخر، وداعياً إليهِ.

فَتْبِتَ أَنَّ «المناسبة» دليل العليَّةِ، معَ القطع بأنَّ أحكامَ اللهِ \_ تعالى \_ لا تعلَّل بالأغراض .

<sup>(</sup>١) كذا في ح، آ، ى، وفي غيرها: ﴿أَنَّاهِ.

<sup>(</sup>۲) في ل، ي: «ظنّ».

<sup>(</sup>٣) في آ، ي، ل، جــ: «والإِحراق».

 <sup>(</sup>٤) كذا في ح، آ وفي غيرهما: «منافعها»، وهو تصحيف.

أمَّا المقدِّمةُ الثانيةُ \_ من أصل الدليل \_ وهي: أنَّ المناسبةَ لما أفادتْ ظنَّ العليَّةِ: وجبَ أنْ يكون (١) ذلكَ القياسُ حجَّةً \_ فالاعتمادُ فيهِ على ما ذكرنا: أنَّ العملَ بالظنِّ واجبٌ، لما فيه (٢) من دفع الضررِ عن النفس .

وهذا تمام الكلام في تقرير هذا الدليل .

فإن قيلَ: لا نسلُّمُ أنَّ الله \_ تعالى \_ شرعَ الأحكامَ لمصلحةِ العبادِ(٣).

قولُــهُ: «تخصيصُ الصــورة المعيَّنةِ بالحكم المعيَّن لا بدَّ وأن يكونَ لمرجِّح ، وذلكَ المرجِّحُ بمتنعُ أن يكونَ عائداً إلى اللهِ ـ تعالى ـ فلا بدَّ وأنْ يكونَ عائداً إلى العبد».

قلنا: إمَّا أَنْ تدَّعيَ أَنَّ التخصيصَ لا بدَّ له من (١) مخصَّص، أو لا تدَّعيَ ذلك؛ وعلى التقديرين ـ لا يمكنُكَ القولُ بتعليلِ أحكامِ اللهِ ـ تعالى ـ بالمصالح .

أمًّا على القول بأنَّ التخصيصَ لا بدَّ له من مخصَّص \_ فلأنَّ (\*) أفعالَ العبادِ إمَّا أن تكونَ واقعةً بالله \_ تعالى \_ أو بالعبد .

فإن كانَ الأوّلَ: كانَ الله \_ تعالى (\*) \_ فاعلاً للكفر والمعصيةِ ، ومع (\*) القول بذلك (١) يستحيلُ القولُ بأنّه لا يفعلُ إلاّ ما يكونُ مصلحةً للعبدِ .

وإن كانت واقعةً بالعبدِ ـ فالعبدُ الفاعلُ للمعصيةِ مثلًا، إمَّا أن يكونَ متمكَّناً مِن تركِها، أو لا يكونَ :

<sup>(</sup>١) في ل، ي: «كون». .

<sup>(</sup>٢) زاد في ي، آ: دانّه.

<sup>(</sup>٣) لفظ ل، آ، جـ: «العقلاء».

<sup>(</sup>٤) كذا في ي، وفي غيرها: «المخصصُّ».

<sup>(0)</sup> لفظ ل: «فكان».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۵۴) من إس.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۷۷) من ل.

<sup>(</sup>٦) كذا في آ، ي، وفي غيرهما: «مستحيل».

فإن لم يكن متمكّناً من تركها، وتلكَ القدرةُ والداعيةُ مخلوقةُ للهِ \_ تعالى \_ كانَ اللهُ \_ تعالى \_ كانَ اللهُ \_ تعالى \_ عقالى \_ قد خلقَ في العبدِ ما يوجبُ المعصيةَ، ويمتنعُ \_ عقالًا \_ انفكاكُهُ عنها، ومعَ هذا (\*) لا يمكنُ القولُ بأنَّ الله \_ تعالى \_ يُراعي مصالحَ العبادِ .

وإن كانَ العبدُ متمكّناً من تركِها - فنقولُ: لَمّا كانَ كونَهُ فاعلًا للمعصيةِ، وتاركاً لها أمرين ممكنين لم يترجّع أحدُهما على الآخرِ إلّا لمرجّع - لأنّا نتكلّم - الآن - تفريعاً على تسليم هذه المقدّمة - فذلكَ المرجّع إن كانَ من فعل العبد: عاد التقسيم الأوّل.

وإنْ كانَ من فعل اللهِ \_ تعالى \_ [فإمًّا(١)] أن يجبَ الترجيح عندَ حصولِ ذلكَ المرجِّح من اللهِ \_ تعالى \_ .

أو لا يجب:

فإن وجب \_ عاد الأمر إلى أنَّه \_ تعالى \_ فعلَ فيهِ ما يوجب المعصية ، ومع هذا لا يمكن (\*) القول بأنَّ الله \_ تعالى \_ يُراعي المصالح .

وإن لم يجب \_ كانَ حصولُ الترجيع (١) [مع ذلك المرجّع] ممكناً أن يكونَ، وأن لا يكونَ \_ فيفتقر إلى مرجّع آخرَ، فإمًا أن يتسلسلَ \_ وهو محالً، أو ينتهيّ إلى (٩) الوجوب: فيعود الإشكالُ.

فإن قلت: عند حصول المرجع \_ يصير الترجيح (٣) أولى بالوقوع ، لكنه
 لا ينتهي (٩) إلى حد الوجوب.

قلت: حصول الترجيح (٤)، ولا حصولُه مع ذلكَ القدرِ من الأولوبَّةِ إن كانا ﴿

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٣) من ج.

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ل. (\*) آخر الورقة (١٢٢) من ح.

<sup>(</sup>٢) لفظ ل: «المرجع»، وسقط ما بعدها منها ومن آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٥) من آ.

<sup>(</sup>٣) لفظ ل: «المرجع».
(\*) آخر الورقة (٧٦) من ى.

<sup>(</sup>٤) كذا في س، آ، ح، وفي غيرها: «أو»، ولعل الأنسب ما أثبتنا.

ممكنين \_ فلنفرض وقوعهما، فنسبة ذلك القدر من الأولوية إلى الترجيح ، والله الترجيح على السواء، فاختصاص أحد زماني حصول تلك الأولوية بالوقوع دون الزمان الثاني \_ يكون ترجيحاً للممكن المساوي من غير مرجع ، وهو محال \_ لأنا نتكلم \_ الآن \_ تفريعاً على هذه المقدمة .

فثبت: أنَّ القولَ بافتقارِ التخصيصِ إلى المخصَّصِ \_ يمنع من تعليلِ أفعال الله \_ تعالى \_ وأحكامِه بالمصالح .

[وأمًا أنَّ القولَ بأنَّ التخصيصَ لا يفتقرُ إلى المخصَّصِ يمنعُ من القولِ بتعليلِ افعالِ اللهِ تعالى وأحكامِهِ بالمصالح فذلك ظاهرٌ.

فثبتَ أن تعليلَ أحكام الله \_ تعالى \_ بالمصالح باطلُ (١)].

وهذا الكلامُ كما أنَّه اعتراضٌ على ما قالوه \_ فهو دلالة قاطعة ابتداءً في المسألة. وبه يظهرُ فسادُ سائرِ الوجوهِ الَّتي عوَّلوا عليها: لأنَّها أدلَّةٌ ظلَّيَّةً، وما ذكرناهُ برهانٌ قاطعٌ.

ثم نقول: إن دلّ ما ذكرتموه (٢) على [أن(٢)] تعليل أفعال الله \_ تعالى \_ بالمصالح ِ [واقعُ(١)] فمعنا أدلَّهُ قاطعةً مانعةُ [منه(٥)] وهي من وجوهٍ:

#### الأوّل :

أنَّهُ خالقُ أفعال العبادِ، وذلكَ يمنعُ من القول ِ بأنَّهُ تعالى يراعي المصالحَ . إنَّما قلنا: إنَّهُ تعالى خالقُ أفعال ِ العبادِ \_ لوجوه:

#### أحدُما:

أنَّ العبدَ لو كانَ موجداً لأفعالِهِ \_ لكانَ عالماً بتفاصيِلِ أفعالِهِ، واللازمُ باطلٌ: فالملزومُ مثلُهُ (١).

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من ل.

<sup>(</sup>٢) لفظ ي «ذكرتم».

<sup>(</sup>٣) انفردت بهذه الزيادة المناسبة ي . (٤) هذه زيادة مناسبة من ي .

<sup>(</sup>ه) هذه الزيادة من س أ (٦) لفظ آ: «باطل».

## بيانُ الملازمة:

أنَّ فعلَ العبدِ واقع على كيفيَّةِ مخصوصةِ [وكميَّةِ مخصوصةِ (١٠)] مع جوازِ وقوعِهِ على خلافِ تلك الكيفيَّةِ والكميَّةِ، فلا بدَّ وأنْ يكونَ ذلكَ الاختصاصُ للمخصَّص ، إذ لو عقلَ الاختصاصُ لا لمخصَّص العقلِ (١) اختصاصُ حدوثِ العالم بوقتِ معينٍ، وقدرٍ معينٍ - مع جوازِ وقوعِهِ لا على هذا الوجه، لا لمخصَّص ، وذلك يقتضي القدح في دليل (٥) اثباتِ الصانع : فثبتَ أنّه لا بدّ لفعل العبد من مخصص، والتخصيص مسبوق بالعلم، فإن التخصيص عبارة : عن القصد إلى إيقاعه على ذلك الوجه مشروط بالشعور بذلك الوجه، فالغافل عن الشيء استحال منه القصد إلى إيقاعه.

فثبتَ أنَّهُ لو كانَ موجِداً لأفعال نفسِهِ - لكانَ عالماً بتفاصيل أفعالِهِ.

وإنَّما قلنا: إنَّه غير عالم بتفاصيل الفعالِه ـ لأنَّ النائم فاعلَّ، مع أنَّهُ لا يخطر ببالِه شيءٌ من تلكَ التفاصيل ، بل اليقظانُ يفعلُ أفعالًا كثيرةً، مع أنَّهُ لا يخطر ببالِه كيفيَّةُ تلك الأفعال ؛ فإنَّ (٣)من فعلَ حركةً بطيئةً ؛ فذلك البطء ـ إمَّا أنْ يكونَ عبارةً : عن تحلُّل السكناتِ، أو عن كيفيَّةٍ قائمةٍ بالحركةِ :

فإن كان الأول -: فالفاعلُ للحركةِ البطيئةِ فاعلٌ في بعضِ الأحياد (١) حركةً ، وفي بعضِها سكوناً - مع أنّه لم (٥) يخطرُ ببالِهِ ذلكَ .

وإن كان الثاني ـ كان قد فعل حركةً ، وفعلَ فيها عرضاً آخرَ.

<sup>(</sup>١) ساقط من ي.

 <sup>(</sup>٣) في غيري: «فليعقل» وكأنه خطاب للمعترض.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٤) من س.

<sup>(</sup>٣) لفظ ي: «يعلم» وفي آ: «بعدم».

<sup>(</sup>٤) في ي: ۱۹۱۱.

 <sup>(</sup>٥) أبدلت الفاء في آ بواو، وفي ى: «إذ الغافل».

ثم ذلك البطء له درجات (٥) مختلفة ، فهو قد فعلَ عرضاً (١) مخصوصاً في عرض (١) آخرَ مع جوازِ أن (٢) يحصلَ سائرُ مراتبِ البطء (٣)، مع أنّهُ لم يخطرْ ببالهِ شيءٌ من ذلك: فعلمنا أنّهُ قد يفعلُ ما لم (٤) يخطرْ ببالهِ

فثبت بهذه (٥) الدلالةِ: أنَّ العبدَ غيرُ موجدٍ [لأفعال نفسِهِ (٥)].

# الثاني:

أنَّ موجدَ (٦) العبدِ مقدورٌ للهِ \_ تعالى \_ فيجبُ وقوعُهُ بقدرةِ اللهِ \_ تعالى \_.

إنَّما قلنا: إنَّ مقدورَ العبدِ الله \_ تعالى \_ لأنَّهُ في نفسِهِ ممكنَّ، والإمكانُ مصحَّحٌ للمقدوريَّة.

وإنَّما قلنا: إنَّهُ لَمَّاكانَ مقدوراً للهِ \_ تعالى \_ وجبَ (٧) وقوعُهُ بقدرةِ اللهِ \_ تعالى \_ لأنَّا لو قدَّرْنَا قدرةَ العبدِ صالحةً للايجادِ، فإذا فرضنا أنَّ كلَّ واحدٍ \_ منهما \_ أرادَ الإيجادَ (٨) . الإيجادَ (٨) .

فحينتُذ: يجتمعُ على ذلكَ الفعلِ مؤثرانِ مستقلانِ بالايجادِ؛ وذلكَ محالُ: لأنَّ الأثرَ مع المؤثِّرِ - المتسقّل [به(۱)] يصيرُ واجب(۱) الوقوع ، وكلُّ مَا كانَ واجبَ الوقوع - في نفسِهِ - استحالَ استنادُهُ إلى غيره:

وحينئذ: يلزمُ أَن يُستَغْنَى بكلِّ واحدٍ \_ منهما \_ عن كلِّ واحدٍ منهما: فيلزمُ انقطاعُ ذلك المقدور(١١٠)عنهما \_ حالَ استنادِهِ إليهما [معاً (١١)]؛ وهو محالً

| <ul> <li>الفظ جـ: «غرض» في الموضعين.</li> </ul>   | (*) آخر الورقة (١٧٤) من -    |
|---------------------------------------------------|------------------------------|
| (۳) داد في آ: اورا .<br>(۳) زاد في آ: اورا .      | (۲) زاد في ى: «لا».          |
| (*) آخر الورقة (۱۱۸) من ل.                        | (٤) أبدلت في ي: بـ ﴿لا» إِ   |
| رب) خو خورت (۱۹۱۰) ش ن.<br>(۴) لفظ ل، آ: «مقدور». | (°) انفردت ي بهذه الزيادة:   |
|                                                   | ،<br>(٧) كذا في ل، آ، ح، وفي |
| ۷۹) لم تا د الزيادة في -                          | (٨) لفظ ح: ' «ايجاده».       |

(١١) هذه الزيادة من ح، ي.

# [و(١)] الثالث:

إذا فرضنا أنَّ العبدَ أرادَ تحريكَ المحلِّ - حالَما أراد الله - تعالى - تسكينهُ - فإذا كانتْ قدرةُ العبدِ مستقلةً - في الإيجاد (١) وقدرةُ الله(٥) تعالى - أيضاً مستقلةً [به(٦)] لم يكن وقوعُ أحدِ المقدورَين - أولى من وقوع الآخرِ، فإمَّا أنْ يمتنعًا، وهو محالٌ؛ لأنَّ المائعَ من وجودِ كلِّ واحدٍ - منهما - وجودُ الآخرِ(١)، فالمائعُ حاصلٌ - حالَ تحقَّقِ الامتناع : فيلزمُ وجودُهُما عند عدمهِما؛ [وهو محالٌ ٥)].

أو يقعانِ \_ جميعاً \_ فيلزمُ حصولُ الضدِّين؛ وهو محالٌ.

فإن قلتَ: قدرةُ اللهِ \_ تعالى \_ أقوى، فكانتْ أولى بالتأثير.

قلت: إنَّها أقوَى - بمعنى أنَّها مؤثرةً في أمور أخرَ لا تؤثرُ فيها قلرةُ العبدِ، أمَّا فيما يرجعُ إلى التأثير - في ذلك المقدورِ الواحدِ - فيستحيلُ التفاوتُ؛ لأنَّ ذلكَ المقدورَ شيءٌ واحدٌ لا يقبلُ التفاوتَ، وإذا لم يكنْ [هو(٢)] - في نفسِهِ - قابلًا للتفاوتِ: استحالَ وقوعُ التفاوتِ في التأثيرِ فيهِ.

# الرابع :

لو قدرَ العبدُ على بعض المقدوراتِ الممكناتِ \_ لقدرَ على الكلِّ لأن المصحِّح للمقدوريَّةِ ليسَ إلَّا الإمكانُ، وهو قضيَّةُ واحدةً: فيلزمُ من الاشتراكِ فيه \_ الاشتراكُ في المقدوريَّةِ، لكنَّه غيرُ قادرٍ على كلِّ الممكناتِ لأنَّهُ لا يقدرُ (٧) على (٩) نجلقِ السماواتِ والأرض: فوجبَ أنَّ لا يقدرَ على الإيجادِ الْبَتَّةَ.

· فثبت: بمجموع هذه الوجوه - أنّ العبدَ غيرُ موجِدٍ لأفعالِهِ، بل موجِدُها هو الله ـ عزَّ وجلَّ -.

<sup>(</sup>١) لم ترد الواو في ا.

 <sup>(</sup>۲) في آ، ي: «بالأيجاد».
 (۳) أخر الورقة (۱۱۹ من آ..

 <sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ى .
 (٤) أبدلت الفاء في غير ح بواو .

<sup>(</sup>a) انفردت بهذه الزيادة ي. (٦) لم ترد الزيادة في ل.

<sup>(</sup>٧) في ي: «غير قادر». (\*) آخر الورقة (١٥٥) من س.

وإذا كان كذلك: فكلَّ ما حصل (١) من الكفر والمعاصي - فهو من فعلِ اللهِ - تعالى - ولا شكَّ أن الغالبَ على أهلِ العالمِ الكفرُ والمعاصي، ومع هذا القولِ - لا يمكنُ القولُ بأنَّ اللهِ - تعالى - لا يفعلُ إلاّ ما يكونُ مصلحةً للعبدِ.

فإن قلتَ: هب أنَّ الله ـ تعالى ـ هو الخالقُ لفعلِ العبد (٢)، ولكنَّ المكلَّف مخيَّرٌ في اختيارِ الكفر والإيمانِ، والله ـ تعالى ـ أجرَى عادتَه أن يخلقَ الشيءَ على وفقِ اختيارِ المكلَّف: [فإنْ اختارَ المكلَّفُ الكفرَ ـ خلقَ فيهِ الكفرَ ـ وإن اختارَ الإيمانَ ـ خلقَ فيهِ الإيمانَ، فمنشأُ المفسدةِ هو ـ اختيارُ المكلَّف (٣)].

قلتُ: حصولُ اختيارِ الكفرِ بدلاً عن اختيارِ الإيمانِ \_ إن كان مَن المكلَّفِ، لا من الله \_ تعالى \_: لم يكن الله \_ تعالى \_ فاعلاً لكلَّ أفعال العبادِ (٤). وإن كانَ من الله \_ تعالى (\*) \_ فقد بطلَ الاختيارُ، وتوجَّهَ الإشكالُ.

المدليل الثاني: على أنَّه لا يجوزُ تعليلُ أفعالِ الله تعالى وأحكامِهِ بالمصالح: أنَّ القادرَ على الكفرِ، إن لم يقدرُ على الإيمانِ: لزمَ الجبرُ، وذلكَ يقدحُ في رعايةِ المصالح .

وإن قدر عليهما (٥) فلا بدَّ وأن ينتهى إلى مرجِّح واقع بفعل الله \_ تعالى \_ وعندَ حصول ذلك المرجِّح يجبُ وقوعُ الكفر: فيكونَ الجبرُ لازماً، وذلك يقدحُ في رعايةِ المصالح ، وتقريرُ هذا الوجهِ قد تقدَّمَ.

الدليلُ الثالث: أنَّه [قد (أ)] وقعَ التكليفُ بما لا يطاقُ، وذلك يمنعُ من القولِ برعايةِ المصالح .

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «يحصل». أ

<sup>(</sup>٢) لفظ ح: «العباده.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين سقط من ي.

<sup>(</sup>٤) لفظ ح «العقلاء». :

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٧) من ٰي.

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، وهو الصحيح، ولفظ غيرها: «عليه».

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من جـ، ي.

# بيانُ الأوَّل ِ من وجوهٍ :

الأولُ(۱): أنَّهُ كلَّفَ [بالإِيمانِ(۱)] من علمَ أنَّهُ لا يُؤْمِنُ، فصدورُ الإِيمانِ(۱) من علمَ انَّهُ لا يُؤْمِنُ، وصدورُ الإِيمانِ(۱) منه يستلزمُ انقلابَ العلم جهلا، وهذا الانقلابُ محالٌ، والمفضى إلى المحال محالٌ(۱): فكانَ هذا التكليفُ تكليفاً بالمحال .

#### وثانيها:

أنَّـهُ إمَّـا أَن يكلِّفَهُ \_ حالَ استواءِ الدواعي (٣) إلى الفعلِ والتركِ، أو حالَ رجحانِ أحدِهما(٩) على الآخر:

والأوّلُ محالٌ؛ لأنّ الاستواء ما دام يكونُ حاصلًا \_ امتنعَ الرجحانُ، فالأمرُ بالترجيح \_ حالَ حصولِ الاستواءِ \_ أمرٌ بالجمع بينَ الضدّين.

والشاني محالٌ؛ لأنَّ ـ حالَ الترجيح \_ يكونُ الراجحُ واجبَ الوقوع ، والمرجوحُ ممتنعَ الوقوع ، فحالَ الرجحانِ إن كانَ مأموراً بترجيع المرجوع َ : كانَ مأموراً بالجمع بينَ الضدَّيْن .

وإن كانَ مأموراً بترجيح الراجح \_ كانَ مأموراً بإيقاع الواقع : وكلُّ (1) ذلكَ تكليفٌ بما لا يطاقُ.

#### وثالثها:

القدرة إذا حصلت - في العبد - فإمَّا أنْ يُؤمَّرُ (٥) بإيقاع الفعل في ذلك الزمانِ، أو في الزمانِ الثاني .

والأوّلُ محالٌ ؛ لأنَّهُ إِذَا وجدَ المقدورُ في ذلكَ الزمانِ فلوأمرَ الله - تعالى -

<sup>(</sup>١) كذا في ح، ولفظ غيرها: «أحدها».

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ل، ي، آ، ح، ج، ص.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٥) من ج.

<sup>ُ (\$)</sup> آخر الورقة (١٤) من ص.

<sup>(</sup>٣) لفظ ى: والداعي. (\*) آخر الورقة (١١٧) من ل.

<sup>(</sup>٤) أبدلت الواو في غير ح بالفاء. (٥) لفظ ي: «تؤثر».

العبدَ بإيقاعِهِ - في ذلكَ الزمانِ - كانَ هذا أمراً بإيجادِ الموجود، وأنَّه (١) محالٌ .

والثاني [أيضاً ١٠٠] محال (٠٠٠) لأنَّهُ \_ في الزمانِ الأوَّل \_ لَمَّا لم يكنْ متمكَّناً من الفعل \_ ألبتَّة \_ كان أمرُهُ بالفعل ِ أمراً لمن لا يقدرُ.

فإن قلت: إنَّهُ ما أمر [٥<sup>(٣)</sup>] - في الحال ِ - بإيقاع ِ الفعل ِ - في الحال ِ - : حتى يلزم ما قلته ، بل أمره - في الحال ِ - بأن يوقعه - في الزمانِ الثاني .

قلتُ: هل لقولِكَ: «يوقعُهُ» مفهومٌ زائدٌ على الفعل أم لا؟

فإن لم يكن له مفهوم زائد \_ لم يكن لقولك: «إنّه أمر [ه (٤)] في الحال بإيقاع الفعل في الزمان الثاني» [معنى (٩) ] إلّا أنّه أعلم \_ في الحال (٩) \_ بأنّه لا بدّ (٩) وأن يكون \_ في الزمان (١) \_ بحيث يصدر عنه الفعل، ففي هذا الزمان لم يحصل إلّا الإعلام، فأمّا الإلزام فلا يحصل إلّا في الزمان الثاني، فيعود الأمر إلى أنّه أمر [ه (٧)] بإيقاع الفعل \_ حال وقوعة فيه.

وإن كان لقولِك: «يوقعُهُ» ( ) مفهومٌ زائدٌ على مفهوم ِ الفعل ِ ـ فذلك الزائدُ هل حصلَ ـ في الزمانِ الأوَّل ِ ، أو ما حصلَ .

فإن حصلَ \_ في الزمانِ الأوَّلِ ، وقد أمرَ في الزمانِ الأوَّلِ به: فحينتْذِ يلزمُ ﴿ كُونَّهُ مَامُوراً بالشيءِ \_ حالَ (٩)حصولهِ .

وإن لم يحصل - في النزمانِ الأول ِ - بل في النزمانِ الثاني: عاد (١٠)

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «وهو».

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٤) من ح. (٣) انفردت ي بهذه الزيادة.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ي. (٥) انفردت ح بهذه الزيادة.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۱۷) من آ. (\*) آخر الورقة (۱۵۲) من س.

<sup>(</sup>٦) أي: الحالِّي أو الأول على سبيل المقابلة بالثاني.

<sup>(</sup>٧) هذا الضمير من زيادات ي. (A) لفظ ل: «بوقوع».

 <sup>(</sup>٩) لفظ ى: وحين ١٠٠ ' فيعود».

ذكرنا (١): من أنَّ الحاصلَ - في الزمانِ الأوَّل - إعلامُ، لا إلزامُ (١)، والإلزامُ لا يحصلُ إلا في الزمانِ الثاني، فيعودُ ما ذكرنا: من أنَّهُ أَمَرَ بالفعلِ حالَ وقوعِهِ. ورابعها:

أَنَّ الله \_ تعالى \_ قالَ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرتَهُم أَمْ لَم تُنذِرْهُم لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (")، فأولئك الَّذين أخبرَ الله عنهم بهذا الخبر \_ كانوا مأمورينَ بالإيمانِ، ومن الإيمان تصديقُ الله \_ تعالى \_ في كلَّ ما أخبر() عنه:

فإذن: كانــوا مأمــورينَ بأنْ يصــدُّقـُوا الله ـ تعـالى ـ في إخبـارهِ عنهم [بــان] ـانَّهم لا يؤمنونَ ـ ألبَّة ـ وذلكَ تكليفُ ما لا يطاق .

#### وخامسها:

ما بيَّنًا \_: أنَّ فعلَ لا يحصلُ إلاّ إذا خلَقَ الله فيهِ داعيةً تُلجِئُهُ إلى فعله إلجاءاً ضرورياً، فالكافرُ إذن: مُلّجَأً إلى فعل الكفرِ، فإذا كلَّفَ بالإيمانِ: كان ذلك تكليفَ ما لا يطاقُ.

#### وسادسهًا:

أَنَّ اللهَ \_ تعالى \_ أمرَ بمعرفتِهِ، وذلكَ تكليفُ ما لا يطاقُ: لأنَّ الأمرَ إمَّا أن يتوجَّهُ على العبدِ \_ حالِ كونِهِ عارفاً باللهِ \_ تعالى \_ أولا في هذهِ الحالةِ .

فإن كانَ الأوَّلَ ـ كانَ العارفُ مأموراً بتحصيلِ المعرفة؛ فيكونُ ذلكَ أمراً بتحصيلِ المعاصل ؛ وهو محالٌ.

وإن كان الثاني ـ فحالَ كونِهِ غيرَ عارفٍ باللهِ ـ تعالى ـ استحال أن يكونَ عارفًا بأمر اللهِ ـ عارفًا بأمر اللهِ ـ عارفًا بأمر اللهِ ـ فحالَ كونِهِ بحيثُ يستحيلُ عليهِ أنْ يعرفُ أمرَ اللهِ ـ

<sup>(</sup>١) في آ: «ذكرناه».

 <sup>(</sup>٢) كذا في خ، وهو المناسب. وفي غيرها: «الإلزام».

<sup>(</sup>٣) الآية (٦) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤) زاد في ح لفظ الجلالة.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ح، آ.

تعالى \_ لمَّا توجُّه عليه(١) الأمر: كان ذلك تكليفاً بما لا يطاق. وسابعها:

أَنَّا أَمِرْنا بِالتَّرِكِ، والأمرُ بِالتَّرِكِ أَمرٌ بِما لا قدرة لنا عليهِ، لأنَّا إذا تركَّنا الفعل . فلا معنى لهذا الترك إلا أنَّهُ بَقيَ معدوماً [كما كان (١٠)] والعدم المستمرُّ لا قدرةَ لنا عليه.

وبيانه(٥) من وجهين:

الأول(٣) :

أَنَّ العدمَ نفيٌ محض، والقدرةُ مؤثرةً: فالجمعُ بينهما متناقض. وثائمهما(٤):

أَنَّ العدمَ لمَّا كَانَ مستمراً \_ لا(°) يمكنُ التأثيرُ فيه، لأنَّ التأثيرَ في الباقي محالً

فإن قلتَ: التركُ ـ عندي ـ أمرٌ وجوديٌ ، وهو: فعلُ الضدُّ (٢).

قلت: الإلزامُ \_ ها هنا \_ قائمٌ؛ لأنَّ الواحدَ \_ منَّا \_ قد يؤمرُ بتركِ الشيءِ \_ الذي لا يعرفُ له ضداً، فلو أمرْنا \_ في ذلكَ الوقتِ \_ بفعلِ ضدَّه لكُنَّا قد أمرْنَا بفعل سيءٍ لا نعرفُ ماهيَّته، فيكونُ ذلك (٢) \_ أيضاً \_ قولاً بتكليفِ ما لا يطاقُ .

فشبتَ بهذهِ الوجوهِ - السبعةِ - وقوعُ تكليفِ ما لا يطاقُ؛ ولا شكَّ أنَّ ذلكِ. يقدحُ في تعليل أفعال اللهِ - تعالى - وأحكامِهِ بمصالح العبادِ.

<sup>(</sup>١) عبارة ح: «الأمر عليه».

<sup>(</sup>٢) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٦) من جـ.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، ى، ولفظ غيرهما: وأحدهما».

 <sup>(</sup>٤) لفظ ى: «والثاني».

<sup>(</sup>٦) كذا في ي، ولفظ غيرها: «ضده».

<sup>(</sup>V) زاد في ي: «الفعل». ١

# الدليلُ الرابعُ:

أن تخصيص خلق العالم بالوقت (١) - الذي (٩) خُلِق (٢) فيه، دونَ ما قبلَه، وما بعدَه - يستحيلُ أن يكون معلَّلًا بغرض (٣): لأنَّ قبلَ حدوثِ العالم لا وقت ولا زمان، بل ليسَ إلَّا الله - تعالى - والعدمُ الصرفُ، [و(١)] يستحيلُ أن يحصلَ في العدم الصرفِ (٩) - وقتُ يكونُ منشأ المصالح ، ووقتُ آخر يكونُ منشأ المفاسد.

# الدليلُ الخامس:

أنَّ تقديرَ السماواتِ(\*) والكواكبِ المعيَّنةِ، وتقديرَ البحار والأرضين (۱) بمقاديرها المعيَّنةِ ـ لا يجوزُ أنْ يكونَ رعايةً لغرضِ الخلقِ، فإنَّا نعلمُ أنَّه لو ازداد (۷) في خلقِ الفلكِ(\*) الأعظمِ مقدارُ جزء لا يتجزَّأ ـ فإنَّه [لا (^)] يتغير (۱) بذلك ـ ألبتَةً ـ شيءً من مصالح المكلِّفين، ولا من مفاسدِهِم.

# الدليلُ السادس:

أنَّهُ تعالى خلق الكافر الفقير - بحيث يكونُ في الدنيا من أوَّل عمرِه إلى آخرِ (١) عمرِه في المحنة، وفي الآخرة يكونُ في أشدُّ العذاب - أبد الآبدين ودهر الداهرين، وأنَّه تعالى كانَ عالماً - من الأزل إلى الأبد - [أنَّه [1] إذا (٩) خلقة وكلَّفَهُ بالإيمانَ - فإنَّه لا يستفيد (١٢) من الخلق والتكليف إلا زيادة المحنة والبلاء،

<sup>(</sup>١) كذا في ي، وهو المناسب. ولفظ غيرها: «بالحين».

<sup>(</sup>١٢٠) آخر الورقة (١٢٠) من ك.

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: «خلقه».

<sup>(</sup>٣) عبارة ل: «فعله لغرض».

<sup>(</sup>۳) عباره ن: وقعله تعرض

<sup>(</sup>٥) زاد في ى: «ليقال».

<sup>(</sup>٦) كذا في ي، ولفظ غيرها: ﴿وَالْأَرْضِ﴾.

<sup>(\$)</sup> آخر الورقة (١٢٥) من ح.

فكيف يقال: إنَّهُ تعالى لا(١) يفعلُ إلَّا ما يكونُ مصلحةً للمكلُّف؟! الدليلُ السابعُ:

أنَّهُ تعالى خلقَ الخلق وركَّبَ فيهم الشهوةَ والغضب (\*) ـ حتى إنَّ بعضهم يقتلُ بعضاً، وبعضهم يفجرُ ببعض ، ولقدَ كانَ تعالى قادراً [على (\*)] أن يخلقنا في الجنَّة ـ إبتداءً، ويغنينا بالمشتهياتِ الحسنةِ عن القبيحةِ .

فإن قلت: إنَّهُ تعالى إنَّما فعلَ ذلكَ ليعطيَه العوضَ \_ في الآخرِة، و[كـ ٣] يكون لطفاً لمكلَّف آخرَ.

قلت: أمَّا العوضُ ـ فلو أعطاهُ ابتداءً: كانَ أولى .

وأمًّا اللَّطفُ \_ فايُّ عاقل يرضى بأن يقالَ: إنَّما حسن ' إيلامُ هذا الحيوانِ ليكونَ لطفاً ' بذلكَ الحيوان؟ !

## الدليل الثامن:

[دلت (٢)] الوجوة المذكورة في أوّل هذا القسم على أنّه يستحيلُ أنْ يكونَ شيءٌ من أفعالِهِ وأحكامِهِ معلّلًا بالمصالح : فظهرَ بهذه الوجوه .: أنّهُ ليسَ الغالبُ في أفعال الله - تعالى - رعاية مصالح الخلق.

وإذا كانَ كذلكَ: لم يغلب على الظنّ أنّ أحكامَهُ معلّلةٌ بمصالح الخلق؛ فإنّا إذا رأينًا شخصاً يكونُ أغلبُ أفعالِهِ \_ [رعاية المصالح ، ثمّ رأيناهُ حكمَ بحكم : غلبَ على ظنّنا \_ اشتمالُ ذلكَ الحكم على مصلحةٍ .

أمَّا إذا رأينا شخصاً يكونُ أغلبُ أفعالِهِ (٧) \_ عدمَ الالتفاتِ إلى المصالح ،

<sup>(</sup>١) كذا في ح، آ، وهو المناسب. وفي غيرهما: «ما».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٨) من آر

<sup>(</sup>٢) لم ترد في ح . (٣) هذه الزيادة من ح ، آ ، ى .

<sup>(</sup>٤) لفظ آ: «جرى». (٥) في ح: «لذلك».

<sup>(</sup>٦) كذا في ح، آ، ولم ترد في غيرهما. وفي ي وردت لفظة «من».

<sup>(</sup>٧) ما بين المعقوفتين ساقط من ل، آ، ي.

ثم رأيناه حكم بحكم \_ فأنه لا يغلب على ظننا اشتمال ذلك الحكم على مصلحة \_ الْبتَّة . هذا في حقّ الانسانِ \_ الذي يكون محتاجاً إلى رعاية المصلحة .

أمَّا الإلهُ - سبحانه وتعالى - لمَّا كانَ منزُّهاً عن المصالح والمفاسد - بالكليَّة - ثمَّ رأينًا أنَّ الغالبَ في أفعالِه - ما لا يكونُ مصلحةً للخلق - كيف يغلبُ على الظنَّ كونُ أفعالِه وأحكامِه معلَّلةً بالمصالح ؟!

سلّمنا: أنَّ أحكامَهُ \_ تعالى \_ معلَّلةً بالمصالح ، وأنَّ هذا الفعلَ مصلحةً \_ من هذا الوجهِ \_ فلِمَ قلت(١): إنَّ هذا القَدْرَ يقتضي ظن كونِ ذلك الفعل ِ معلَّلاً بهذه المصلحة؟

أمَّا الوجهُ الأوَّل - فالاعتمادُ فيهِ على أنَّ «الاستصحاب» يفيدُ الظنُّ .

[وأمًا الوجهُ الثاني - فالاعتمادُ فيهِ على أنَّ والدورانَ» يَفيدُ الظن (٢)]. والكلام في هذين الموضعين سيأتي إن شاء الله تعالى.

ثمَّ نقولُ على الوجهِ (٩) الثاني - خاصَّةً -: لِمَ قلتَ (١) : لمَّا (٩) حصلَ الظنُّ - في المثالِ المذكورِ - وجبَ حصولَهُ في حتَّ اللهِ تعالى ؟!

قوله: «الدورانُ يفيدُ الظنُّ».

قلنا(): لكن بشرط أن لا يظهر وصف آخر - في الأصل \_ وها هنا قد وجد، وبيائه من وجهين:

# الأوَّلُ:

أنًّا إنَّما حكمنًا بذلكَ في حقُّ الملكِ، لعلمِنَا بأنَّ طبعَه يميل إلى جلبِ(٠)

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «قلتم، في الموضعين.

 <sup>(</sup>۲) ما بين المعقوفين ساقط من ى.
 (۳) آخر الورقة (۱۲۷) من ج.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، جه، آ، ل، ولفظ س، ي، ص: «إذا».

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، آ، ي، وفي غيرها: وقلت،

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، ى، وفي غيرهما: ﴿جَانَبِ ،

المصالح ودفع المفاسد، وذلك في حقّ الله - تعالى - مفقودً. الثاني:

أنَّ المعتبرَ ليسَ دفعَ (١) عمومِ الحاجةِ، بل (٩) دفعَ الحاجةِ . المخصوصةِ -: فمن عرفَ عادةَ الملكِ، وأنَّه يراعي [عادة (١)] هذا النوعَ أو ذاك - لا جرمَ يحصلُ له ظنَّ أنَّ غرضَ الملكِ من هذا الفعل \_ هذا المعنى، أو ذاك .

[و٣] امّا عاداتُ اللهِ \_ تعالى \_ في رعاية أجناس المصالح وأنواعها - وفران) مختلفة . ولذلك قد يكونَ الشيء قبيحاً في عقولنا \_ وإن كانَ حسناً عند الله \_ تعالى \_ وقد يكونُ بالعكس ؛ ولهذا [المعنى (\*)] نقطعُ الآنَ \_ بقبح جميع الشرائع الواردة في زمانِ موسى وعيسى \_ عليهما السلام \_ وبحسنِ شريعتنا، وإنَ كانَ التفاوتُ [فيه (١)] غيرَ معلوم لنا الآنَ .

وإذا كان كذلك: ظهرَ الفرقُ بين الصورتين.

سلمنا: أن (\*) ما ذكرتموه . يدلُّ على قولكم (٧)، لكنَّهُ معارضٌ بأمورٍ:

#### أحدُها :

أنَّ أفعالَ اللهِ \_ تعالى \_ وأحكامَه لو كانت لدفع حاجةِ العبد \_ لكانت المحاجاتُ \_ بأسرهَا \_ مدفوعةً ، واللازمُ باطلٌ : فالملزومُ مثله (^).

بيانُ الملازمة (\*): أنَّ الحاجاتِ المختلفة \_ مشتركةً في أصلِ كونها حاجاتٍ، ومتبايِنةٌ بخصوصً ياتها؛ وما بهِ الاشتراكُ غيرُ ما بهِ الامتيازُ، فما بهِ يمتأزُ

<sup>(</sup>۱) زاد في ى: «مطلق». ﴿ ﴿ ) آخر الورقة (١٥٨) من س-

 <sup>(</sup>۲) هذه الزيادة من ی.
 (۳) انفردت بزيادة الواوح.

<sup>(</sup>٤) سقطت الفاء الواقعة في جواب أمَّا من ل، ي.

<sup>(</sup>a) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>١) لم ترد في ي. (١) أخر الورقة (١٢١) من ل.

 <sup>(</sup>٧) لفظ آ: «ذلك».
 (٨) في ل، آ، ى: «باطل».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٦) مَن ح.

كلُّ واحدٍ ـ من أنواع الحاجةِ عن(١) الآخر [منها(٢)] ـ لا يكونُ حاجة ١٠).

وإذا كانَ كذلكَ: كانَ التعليلُ بكونِهِ حاجةً \_ يوجبُ سقوط تلكَ الزوائدِ عن العليَّةِ، وارتباطَ (أ) الحكم بمسمّى الحاجةِ \_ الّذي هو القدرُ المشتركُ بين كلُّ أنواعِهِ (أ) \_ فإذا كانَ ذلك المسمَّى علَّةُ لشرع ما يصلحُ أَنْ يكونَ دافعاً له: لزمَ من هذا كونُ جميع الحاجات مدفوعةً ، ولمّا لَم يكنْ كذلك: علمنا أنَّ التعليلَ بالحاجةِ غيرُ جائزِ.

#### وثانيها:

أنَّ تعليلَ أحكامِ الله \_ تعالى \_ بالمصالح يفضي إلى مخالفة الأصل ، وذلك لأنَّ العبادات \_ الَّتي كانتْ مشروعةً في زمانِ موسى وعيسى \_ عليهما السلام \_ كانتْ واجبةً وحسنةً \_ في تلك الأزمنة \_ وصارتْ قبيحةً \_ في هذا الزمانِ فلا بدَّ وأن يكونَ ذلكَ لأنّه حصلَ شرطُ في ذلكَ الزمانِ \_ لم (٢) يحصل الآنَ ، أو وجد [الآن (٣)] \_ مانعٌ ما كانَ موجوداً \_ في ذلكَ الزمانِ \_ لكنَّ (٩) توقَّفَ (٨) المقتضى على وجود الشرط، أو تخلُّف حكمه لأجل المانع خلاف الأصل .

أنَّ الحكمَ إما أنْ يكونَ معلِّلًا بنفس الحكمةِ ، أو بالوصفِ المشتملِ على الحكمة .

# والأوَّلُ باطلٌ ؛

لأنَّ الحكمة (١) غير مضبوطة \_ فلا يجوزُ ربطً الأحكام بها.

<sup>(</sup>١) في غير ح زيادة: «النوع». (٢) لم ترد الزيادة في ى.

<sup>(</sup>٣) كذا في آ، ولفظ غيرها: «خاصة». (٤) عبارة ي: «وأن يناط».

<sup>(</sup>٥) كذا في ح. وفي غيرها: «أنواعه».

<sup>(</sup>٦) زاد في ي: اوا ، (٦) لم ترد الزيادة في ح.

<sup>(</sup>A) كذا في ص، ح، ولفظ غيرهما: «توقيف».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٩) من آ. (٩) لفظح: «الحكم»، وهو تصحيف.

والثاني باطلًا؛

لأنَّ الوصفَ إنَّما يكونُ علَّةً للحكم \_ لاشتمالِهِ على تلك الحكمةِ ، فيعودُ الأمرُ إلى كونِ الحكمةِ علَّةُ لعليَّةِ الوصفِ: فيعودُ المحذورُ المذكورُ.

[و(١)] الجوابُ:

قد بيُّنًا: أنَّ أحكَامَ اللهِ ـ تعالى ـ مشروعةٌ لأجل ِ المصالح ِ

فأمًّا الوجوهُ العقليَّةِ - التي ذكرتموها - فهي لو صَّحت لقدحَتْ في التكليفِ والكلامُ في القياسِ: فكانت تلك والكلامُ في القياسِ: فكانت تلك الوجوهُ غيرَ مسموعةٍ في هذا المقامِ .

وهذا هو الجواب المعتمد الكافي: \_ في هذا المقام \_ عن كلِّ ما ذكرتموه (٢).

وأمًّا الفرقان اللذانِ ذكرتموهما الله عن الشاهدِ والغائب فذلك إنَّما يقدحُ في قول من يقولُ: يجبُّ عقلاً تعليلُ أحكام الله عالَى عالمصالح إ

أمًّا من يقولُ: إنَّ ذلك غيرُ واجب، ولكنَّه ـ تعالى ـ فعلَهُ ـ على هذا الوجهِ · ـ تفضَّلاً وإحساناً ـ فذلك الفرقُ لا يقدَحُ في قولِهِ <sup>(١)</sup>.

وأمَّا المعارضاتُ الثلاثُ الأخيرةُ - فهي منقوضةٌ بكونِ أفعالنا<sup>(٥)</sup> معلَّلة بالدواعي والأغراض <sup>(١)</sup>، مع أنَّ (٩) جميع ما ذكروه قاتمٌ فيها (١).

<sup>(</sup>١) هذه الواو من جـ، آ، ي. (٢) في آ، ي: اذكرتم،

<sup>(</sup>٣) في غير ل: وُذكروهما». (٤) لفظ ي: وقواعده».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٨) من جـ. (٥) لفظ آ: وأفعاله.

<sup>(</sup>٦) في جـ، ى، زيادة : «ف». ﴿ ﴿ ) آخر الورقة (١٥٩) من س.

<sup>(</sup>٧) غفر الله \_ تعالى \_ لنا وللإمام المصنف فلقد أطال وأطنب في أمر كان له عن الإطناب فيه مندوحة. فبقطع النظر عن أقوال الأشاعرة أو الماتريديّة أو المعتزلة أو غيرهم في التعليل \_ فإن الله سبحانه وتعالى قد علّل الكثير من أحكامه صريحاً وإيماءاً وتنبيهاً، وعلّل رسوله عليه الصلاة والسلام وعلّل أصحاب رسوله من بعده وكذلك فعل المجتهدون. ولا يسع إنساناً أن =

= يقول بالقياس ثم ينفي التعليل حقيقة أو صورة.

إن الله سبحانه قد علَّل إيجاده العباد فقال: ﴿ وَمَا حَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لَيَعْبُدُونِ ﴾ (٥٦/٥١) وعلَّل إرسال الرسل بقوله جل شأنه: ﴿ رسُلاً مَشْرِينَ وَمُنذرِينَ لَنَلاً يكُونَ للنَّاسِ عَلَى آللهِ حُجَّةٌ بِعْدَ ٱلرُّسُل ﴾ (١٦٥/٤) وعلَّل تشريع القصاص بقوله: ﴿ مِنْ أَجل ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَني إِسرِ عِلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ تَفْسَا بَغَيْرِ نَفْسِ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّما قَتَلَ ٱلنَّاسَ جميعاً ﴾ (٢٢/٥) وعلَّل أمره لرسوله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ بالزواج من زينب بقوله: ﴿ لكَيْ لاَ يَكُونَ عَلَى ٱلمُؤْمِنِينَ حَرجٌ فِي أَرْوَاجٍ أَدعياتهم إذَا قَضَوْا منْهُنَّ وَطَراً ﴾ (٣٧/٣٣) وغير ذلك كثير جداً. ومن تعليلات الأحكام في السنة قوله عليه الصلاة والسلام: «كنت قد نهيتكم عن لحوم الأضاحي من أجل الداقة فكلوا وادّخروا». حديث صحيح رواه الترمذي.

وقوله: «كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور ألا فزوروها، فإنّها تذكر الآخرة». حديث صحيح.

وقوله: ولولا أن أشق على أمَّتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة، . صحيح متفق عليه .

وقوله: «يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه لو وجاء». حديث صحيح أخرجه البخاري.

وقد علل الصحابة، وأثبتوا الأحكام بناء على عللها منصوصة كانت أو مستنبطة فعللوا بالمصلحة والضرورة والحاجة، ودفع الضرر، وأثبتوا بذلك أحكاماً لم تكن، وأوقفوا بناء على ذلك العمل ببعض ما كان معمولاً به لعلة ثم زالت علته، وكانوا في كل ذلك يتفقون أحياناً، ويختلفون أحياناً والأمثلة على ذلك تجل عن الحصر منها: إيقافهم ما كان يعطى للمؤلفة قلوبهم؛ لأن الله قد أعز الإسلام وأغناه. ومنها: جمع سيدنا عمر الناس على أبي بن كعب في قيام رمضان بعد أن امتنع عن ذلك رسول الله - صلى الله عليه وسلم: ولئلا يفرض عليهم». ومنها نهي عمر لحذيفة عن الزواج بيهودية من المدائن وعزمه عليه لتطليقها، وحين حاجًه حذيفة وقال: وأحرام يا أمير المؤمنين»؟! قال: «لا، ولكني أعزم عليك أن لا تضع كتابي هذا حتى تخلي سبيلها فإني أخاف أن يقتدي بك المسلمون، فيختاروا نساء أهل الذمة لجمالهن، وكفى بذلك فتنة لنساء المسلمين». ومنها موقفهم من قسمة وأرض السواد» ومن الطلاق الثلاث وتحديد حدّ شرب الخمر بثمانين، وإيقاف عمر - رضي الله عنه - حدّ السرقة في عام الرماده وكل ذلك كان بناء على علل ذكروها.

وقد سلك التابعون وتابعوهم هذا المسلك أيضاً ـ فالقول بأنَّ نفي التعليل إنَّما هو تنزيه =

هذا: وقد تأثرت مذاهب الأصوليين في «التعليل، بمذاهبهم «الكلامية»: فالذين ساغ في مذاهبهم الكلامية تعليل أفعال الله \_ تعالى \_ وأحكامه، ولم يروا في ذلك ما ينافي التوحيد أو يخدشه كان للتعليل في نظرهم مفهوم ينسجم مع هذا المذهب.

والذين رأوا أن القول بالتعليل - هو نفسه القول «بالغرض»، وأنِّه ينافي التوحيد وقفوا من التعليل ومن حقيقته موقفاً آخر يتفق مع مذهبهم هذا. وقد علمت أن المذهب المختار لجميع القياسيين ولجماهير علماء الأمة هو ما قدمناه. والله أعلم.

# الفصل الرابع في المؤثّر

وهو أنْ يكونَ الوصفُ مؤثّراً في جنسِ الحكم - في الأصولِ - دونَ وصفٍ آخر(۱): فيكونُ أولى بأنْ يكونَ علَّةً من الوصفِ - الَّذي لا يؤثّرُ في جنسِ ذلكَ الحكم (٩)، ولا في عينهِ، وذلك كالبلوغ: الَّذي يُؤثّر في رفع الحجرعن المال فيؤثّر في رفع الحجرعن النكاح(١) دون الثيابة(٣)، لأنّها لا تؤثّر في جنس هذا الحكم \_ وهو رفع الحجر.

وكقولهِم: إذا قدِّم الأخ من الأب والأمّ [على الأخ من الأب(٤)] في الميراثِ فينبغي أنْ يقدَّمَ عليهِ في ولايةِ النكاحِ .

فإن قلت (٥): لم قلت (٦): لمَّا أَثَّرَتِ الْأَخَوَّةُ مِن الأَبِ والأم \_ في التقديم \_

<sup>(</sup>١) ويؤخذ من كلام ابن الحاجب بأنه: «ما نص الشارع على كونه علَّة، أو أجمع العلماء عليه». انظر (٣٤٣/٣)، وشرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاح: (٣٥/٣)، وعرفه الغزالي: «بأنه ما ظهر اعتبار عينه في عين الحكم المنظور فيه» انظر شفاء الغليل: (١٥٨)، وراجع المستصفى: (٢٩٧/٢)، وإحكام الأحكام: (٢٨٢/٣)، والحاصل (٨٢١).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٩) من ي.

<sup>(</sup>۲) كذا في ح، ى، وهو الصواب ولفظ غيرهما: «البكارة».

<sup>(</sup>٣) في ح، آ: دوالثيرية،

<sup>(</sup>٤) ساقط من س. (٥) في آ: (قيل.

<sup>(</sup>٦) كذا في ح، آ، وفي غيرهما: «قلت».

في الإرثِ ـ أثرَّت [في(١)] التقديم في النكاح .

قلتُ: ذَكَرُوا: أنَّه يتبيَّنُ ذلكَ بـ «المناسبةِ»، و[بـ<sup>(٢)</sup>] أنَّ يقالَ: لا فارقَ بينَ الأصل ِ والفرع ِ إلاَّ كذا (٣)، وهو (٤) ملغيًّ .

وعند هذا \_ يظهرُ أنَّ هذه الطريقةَ لا تمشي (°) إلَّا بعدَ الرجوع ِ إلى طريقِ «المناسبةِ»، وطريقِ «السَبْرِ(١)».

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>۳) زاد في آ، ي: «وكذا».

<sup>(</sup>٤) **لفظ ي: ووا**له».

<sup>(</sup>٥) في ي: وتنشأه.

<sup>(</sup>٦) لفظ ي: «السبق»؛ وهو تصحيف.

# الفصل الخامس

# في الشبَّه

والنظر في ماهيتُهِ

ثم في إثباتِهِ

أمًّا الماهيّة \_ ف [قد(١)] ذكروا في تعريفها وجهين:

#### الأول:

ما قاله القاضي أبو بكرٍ ـ رحمه الله ـ [وهوَ أَنَّهُ ٣] قالَ: [إنَّ ٣] الوصفَ إمَّا أنْ يكونَ مناسباً للحكم بذاتِهِ (\* ).

وإمَّا أَنْ لا(٤) يناسبهُ بذاتِهِ، لكَّ [-٥٩٠] يكونُ مستلزماً لما يناسبُهُ بذاتِهِ.

و [إمَّا أَنْ لا يناسبِهُ بذاتِهِ(١) و] لا يستلزم [ما يناسبهُ بذاته(١)].

فالأول . هو: «الوصف المناسب».

والثاني \_ [هو(^)]: «الشبه».

(٢) هذه الزيادة من ح. (٣) هذه الزيادة من ح.

(\*) آخر الورقة من (٤٢) من ص.

(٤) زاد في ل، جـ، س: ٩يكون٩.

(٥) لم ترد الهاء في جـ، س.

(٦) ما بين المعقونتين سقط من ي، س، ك.

(٧) ساقط من غير ل، ح، جـ.(٨) لم ترد الزيادة في ح، جـ.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ح، آ.

والثالث \_ [هو(١)]: والطرده(٩).

الثاني:

الوصف الذي لا يناسبُ الحكم: إمّا أنْ يكونَ قد عُرف بالنصّ تأثيرُ جنسه القريب [في الجنس القريب (٢)] لذلك الحكم.

وإمَّا أن لا يكونَ كذلك.

فَ**الْأُوّل ـ هُو: «الشّبَهُ»؛ لأنّهُ** من حيث هو<sup>(٣)</sup> غير مناسبٍ يُظنّ أنّه غير معتبرٍ في حقّ ذلك الحكم.

ومن حيث عُلِمَ تأثيرُ جنسه القريب في الجنس القريب لذلك الحكم - مع أنَّ (\*) سائر الأوصافِ ليسَ كذلك - يكون ظنَّ إَسنادِ الحكم إليهِ أقوى من [ظن(٤)] إسناده إلى غيره.

واعلم: أن الشافعيّ - رضي الله عنه - سمّى هذا القياسَ قياسَ وغلبةِ الأشباه، (٥).

وهو: أن يكونَ الفرعُ واقعاً بينَ أصلين، فإذا (٦) كانت مشابهتُهُ لإحدَى الصورتين - أقوَى من مشابهته للأخرى - ألحِقَ - لا محالةً - بالأقوَى.

فَأَمَّا الذي يقع فيه الاشتباه \_ فالمحكيُّ عن الشافعيّ \_ رضي الله عنه \_ أنَّهُ كانَ يعتبرُ الشبه في الحكم : كمشابهة العبدِ المقتول للحرُّ ولسائر المملوكاتِ .

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ح، جـ،

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٢) من ل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۲۷) من ح.

 <sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح، آ، وفي س: «ضم»، وسقطت من النسخ الأخرى.

<sup>(•)</sup> كذا في ح، آ، وهو الموافق لعبارات نهاية السول وفي س، ل، ى: «علَّيَّة الأشباه» وهو الموافق لعبارات الابهاج، وفي النسخ الأخرى نحوها غير أنهما أبدلا لفنا. «الأشباه» بدوالاشتباه».

<sup>(</sup>٦) في غيرح، آ: وفإن،

وعن ابن عُلَيَّة (١): أنَّهُ كانَ يعتبرُ الشبة \_ في الصورةِ: كردَّ الجلسةِ الثانيةِ في الصلاةِ إلى الجلسةِ الأولى \_ في عدم الوجوب.

والحقُّ: أنَّهُ متى حصلت المشابهة - فيما يُظن أنَّهُ علَّةُ الحكم ، أو مستلزمً لما هو علَّةٌ لهُ: صحَّ القياسُ - سواءً كانَ ذلكَ في الصورة أو في الأحكام . النظر الثاني:

#### ر المعني . في أنّه حجّةً

(٢) قالَ القاضي أبو بكرٍ: ليسَ بحجَّةٍ.

#### : 🖽

أَنَّهُ يفيدُ ظنَّ العلَّيَّةِ، فوجبَ (\*) العملُ بهِ.

بيان الأوُّل:

أنَّهُ لمَّا ظنَّ كونَّهُ مستلزماً للعلَّيَّةِ (٣) ـ كانَ الاشتراكُ فيهِ يفيدُ ظَنَّ الاشتراكِ في العلَّة .

# وعلى التفسير الثاني:

أَنَّهُ لَمَا ثَبَتَ أَنَّ الحكمَ لا بدَّ لهُ من علَّةٍ، [وأنَّ (٤)] العلَّة \_ إمَّا هذا الوصفُ، وإمَّا غيرُهُ. ثمَّ رأينا أنَّ جنسَ هذا الوصفِ \_ أثَّرَ في جنسِ ذلك الحكم ، ولم يوجدُ هذا المعنى في سائرِ الأوصافِ: فلا شكَّ أنَّ ميلَ القلبِ إلى (٥) إسنادِ الحكم ِ إلى هذا (١) الوصفِ \_ أقوى من ميلِهِ إلى إسنادِهِ (٥) إلى غير ذلك (٧)

<sup>(</sup>۱) هو إسماعيل بن إبراهيم بن مقسم، يكنى أبا بشر إمام فقيه حجة ولد سنة (۱۱۰)هـ، وتـوفي سنة (۱۹۳هـ) أو (۱۹۶هـ) انظر تريخ بغداد: (۲۲۹/۱) والتذكرة: (۲۹۲/۱)، وطبقت الحنابلة: (۱/۹۱)، والمرأة: (۲/۳۱)، وتهذيب التهذيب: (۲۷۰/۱)، والميزان: (۲/۱۲).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٠) من آ. (٣) لفظ ي: (للعلة).

<sup>(</sup>٤) سقطت من ى. (٥) لفظ آ: «استناد» في الموضعين.

<sup>(</sup>٦) عبارة ي: «هذه الأوصاف». (٧) لفظ ي: «هذا».

الوصف؛ وإذا ثبتَ أنَّه يفيدُ الظنَّ: وجبَ أن يكونَ حجَّةً ؟ ؟؟ لما بيُّنا(\*): أنَّ العَملَ بالظنُّ واجبُ.

# [و(١)] احتج (١)القاضي بوجهين:

## الأوَّلُ:

الوصفُ الّذي سَميتموه (٢) «شبهاً » - إن كانَ مناسباً ، فهو معتبر بالاتّفاق . وإن كانَ غيرَ مناسب - فهو الطرد (٤) المردودُ بالاتّفاق .

# الثاني:

[أنَّ(°)] المعتمد في إثبات (١) القياس (٣) عملُ الصحابةِ ، ولم يثبتُ عنهمُ اتَّهم تمسَّكُوا بالشبهِ .

# [و(^)] الجوابُ عن الأوّل ِ:

لا نسلّمُ أنَّ الوصفَ إذا لم يكنُ مناسباً .. كانَ مردوداً بالاتّفاق؛ بل [ما(أ)] لا يكونُ مناسباً، إن (المحافية عند عند النص تأثيرُ جنسِهِ القريب للك الحكم: فهو ـ عندنا ـ غيرُ مردودٍ.

وهذا أوُّل المسألةِ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٠) من س.

<sup>(</sup>١) لم ترد في ي.

<sup>(</sup>٢) زاد في آ، جه: «الخصم».

<sup>(</sup>٣) لفظ ل: ﴿سمُّوهُ ٨.

<sup>(</sup>٤) يريد «الطرديّ، أما الطرد فلا اتفاق على ردّه. وانظر إحكام الأحكام (٢٩٦/٣).

<sup>(</sup>٥) لم ترد الزيادة في ي. '

<sup>(</sup>٦) في ي: والعمل».

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۲۹) من جـ.
 (۷) زاد في جـ، آ: (على».

<sup>(</sup>٨) هذه الزيادة من جه، آ، ي. (٩) سقطت من ل.

<sup>(</sup>۱۰) في آ، ي: «إذا». ٠

#### وعن الثاني:

أَنَّا (١) نعوُّلُ في إثباتِ هذا النوعِ من القياس \_ على عموم قولِهِ تعالى: ﴿ فَآعْتَبِرُ وَأَنْهُ أَو على ما ذكرنا: أنَّهُ يجبُ العملُ بالطّنّ (١). والله أعلم.

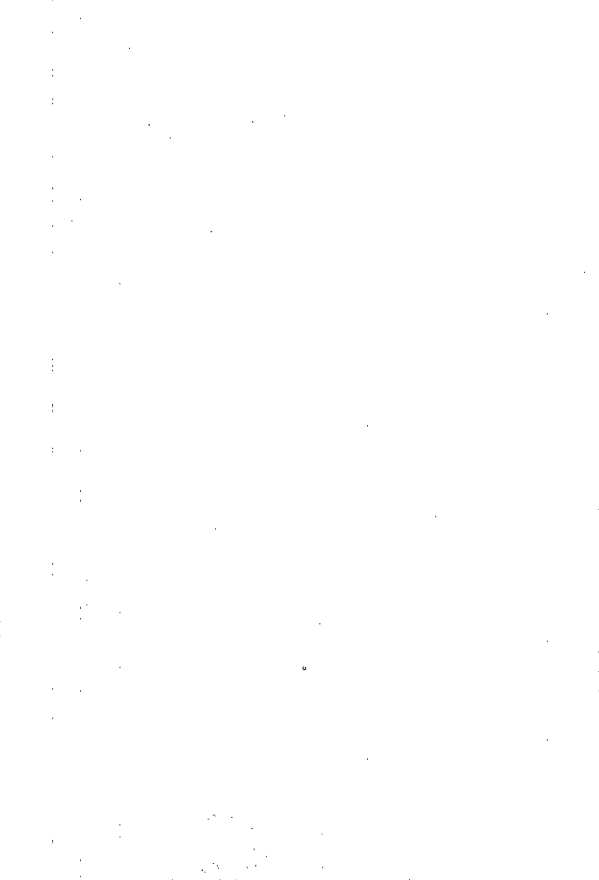
(1) كذا في جه، آ، ي وفي غيرها: «أن».

(٢) خلاصة أقوال الأصوابين في «قياس الشبه» سبعة: أحدها: بطلانه. والثاني: اعتباره في الحكم ثم في الصورة. والثالث: اعتباره فيهما على حدّ سواء. والرابع: اعتباره في المحكم فقط. والخامس: اعتباره في الصورة فقط. والسادس: فيما يظنّ استلزامه للعلة. والسابع اعتبار قياس «غلبة الأشباه» دون غيره. فراجع المعتمد: (٢/٣٤)، ونهاية السول وبحاشيته الإبهاج: (٣/٣٤ - ٤٩)، وشفاء الغليل (٣٠٣)، والمستصفى: (٣/٣)، والمنخول: (٣٧٨) والتبصرة (٢/٣٨٤)، واللمع، وجمع الجوامع بشرح الجملال: (٢٨٦/٢)، والمسلّم: (٣/٢)، وتيسير التحرير: (٣/٤ه) والمستودة (٣٧٤)، والروضة: (٣/٢) ط الرياض.

وأما النصّ المنقول عن الإمام الشافعي \_ رحمه الله \_ فانظره في الأم (٩٤/٧)ط الفنيّة . في «باب في اجتهاد الحاكم»، حيث قال \_ رحمه الله \_:

«والقياس قياسان: أحدهما: أن يكون في مثل معنى الأصل، فذلك الذي لا يحل لأحد خلافه، ثم قياس أن يشبه الشيء بالشيء من الأصل، والشيء من الأصل غيره، فيشبه هذا بهذا الأصل، ويشبه غيره بالأصل غيره. قال الشافعيّ. وموضع الصواب فيه عندنا والله تعالى أعلم - أن ينظر فأيهما كان أولى بشبهه صيّره إليه: إن أشبه أحدهما في خصلتين، والآخر في خصلة الحقه بالذي هو أشبه في خصلتين، اهد.

وأما الحنابلة \_ فقد نقلوا عن أحمد \_ رحمه الله \_ روايتين: إحداهما: أنّه يعمل به، وأنه حجة، وهذه قد رجحها القاضي في العدة، وانتصر لها الثانية: أنه لا يعمل به، وليس بحجة، لأن القياس لا بد فيه من تساوي الفرع مع الأصل في جميع الأوصاف. وإنظر أصول مذهب الإمام أحمد (٩٤٥).



# الفصل السادس في الدوران

ومعناه: أنَّ يثبتَ الحكمُ عند ثبوتِ وصفٍ، وينتفىَ عندَ انتفائِهِ، وذلك يقعُ على وجهين:

# الأولُ(١):

أَن يقعَ ذلك في صورةٍ واحدةٍ ؛ فانَّ العصيرَ لمَّا لم يكنْ مُسْكِراً - في أوَّلِ الأمرِ - لم يكنْ حراماً ، فلمَّا حدث (٢) وصفُ «الإسكارِ» فيه : حدَثتِ الحرمةُ ، فلمَّا صارَ خلًا ، وزالتُ «المسكريَّةُ» : زالت الحرمةُ أيضاً .

#### [و(٣)] الثاني:

أن يوجدَ ذلك في صورتين.

وعندنا \_ أنَّه يفيد ظنَّ العلَّيَّة .

وقال قوم - من المعتزلة -: إنّه يفيد يقين العلّية (٤). وقال آخرونَ: إنّهُ لا يفيدُ يقينَ العلّيةِ، ولا ظنّها (٥).

 <sup>(</sup>۱) لفظ ل، ی، جـ «أجدهما».
 (۲) في ل: «وجد».

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ي. (٤) لفظ ل: «العلَّة».

<sup>(</sup>٥) كذا في ل، آ، ى: وفي غيرها: «ظن العلّية ولا يقيناً». يريدون: انّه لا يفيد العليّة ـ بمنجرّده ـ لا مطلقاً وهذا المذهب اختاره أبو منصور وابن السمعاني والغزالي وأبو إسحاق، وقال في كتاب «الحدود»: إنه قول المحصلين، قال الكيا: وهو الـذي يميل القاضي، ونقله ابن برهان عنه، واختاره الأمدي وابن الحاجب وراجع المستصفى. (٣٠٧/٢) والمعتمد: (٧٨٤/٢)، والبرهان فق (٧٩٦) وما بعدها، وشرح الإسنوي بتعليقات بخيت: -

لنا وجهان :

الأول :

أنَّ هذا الحكمَ لا بدَّ له من علَّةٍ، والعلَّةُ (١) إمَّا هذا الوصف أو غيرُهُ: والأوّلُ هو المطلوبُ.

والثاني:

لا يخلو إمَّا أَنْ يكونَ ذلك الغيرُ ـ كانَ موجوداً قبلَ حدوثِ هذا الحكمِ ، أو ما كانَ موجوداً قبلَه .

فإنْ كانَ موجوداً ـ قبلَهُ ـ وما كانَ هذا الحكمُ موجوداً: لزمَ تخلفُ الحكم عن العلَّةِ، وهو خلافُ الأصل .

وإن لم يكن موجوداً (") ـ فالأصلُ (") في الشيء بقاؤهُ على ما كانَ فيحصلُ ظنُّ أنَّه بقيَ كما كانَ غيرَ علَّةٍ؛ وإذا حصلَ ظنُّ أنَّ غيرَهُ ليسَ بعلَّةٍ: حصلَ ظنُّ كون هذا الوصف علَّة لا محالة.

فان قلت: ذلك الحكم كما دار مع حدوث ذلك الوصف (\*) وجوداً وعدماً فكذلك دار مع (\*) تعين ذلك الوصف و في فكذلك دار مع (\*) تعين ذلك الوصف ومع حدوث حصول ذلك المحل -: فيجب (\*) أن يكون تعينه وحدوثه في ذلك المحل - معتبراً في العلية إلى وذلك (\*) يمنع من التعدية (\*).

<sup>= (</sup>١٢١/٤)، والإبهاج: (٥١/٣) وشرح جمع الجوامع: (٢٨٨/٢) وتيسير التحرير: (٤٩/٤) والمسلم: (٣٠٢/٣) والروضة: (٣٠٨)، والحاصل (٨٢٤)، وإحكام الأحكام: (٢٩٩/٣).

<sup>(</sup>١) في ل، ي: «وعلَّته».

<sup>(</sup>٢) كذا في ى وعبارة النسخ الأخرى: «وإن قلنا ما كان موجوداً». وهما من حيث المعنى سواء.

<sup>(</sup>٣) أبدلت الفاء في غير آ بواو. ١٠٠٠ (١) آخر الورقة (١٧٣) من ل.

<sup>(</sup>٤) في آ زيادة: وحدوث. (٥)

<sup>(</sup>۱) في ي: (يقترح).

<sup>. (</sup>٥) في آ: «فوجب».

 <sup>(</sup>٧) في ١. «فوجب».
 (٧) في ل: «التعبد به».

قلت: تعينُ الشيءِ معناه: أنَّهُ ليسَ غيرَهُ؛ وهذا أمرٌ عدميٌ ، إذ لو كانَ وجوديًّا للكانَ ذلك الوجودُ مساوياً لسائرِ التعينات (١) القائمة بسائر الذواتِ - في كونهِ تعيناً (٢)، ويمتازُ عنها بخصوصيّته (٩): فيلزمُ (٣) أن يكون [للتعين - تعينُ آخرُ إلى غير نهايةٍ؛ وهو محالٌ.

وأمًّا حصولً الوصف \_ في ذلك المحل \_ فيستحيلُ أنْ يكون (٤٠) أمراً وجودياً (٩٠)، وإلاّ لكانَ ذلك وصفاً لذلك الوصف، فكونُهُ وصفاً للوصف ذائدً عليه (٩٠): فيلزمُ التسلسلُ.

وإذا ثبتُ أنَّ التعيَّنَ أمرُ (١) عدميٍّ، والحصولُ في المحلِّ المعيَّنِ أمرُ عدميًّ: استحالَ كونهُ علَّة، ولا جزء (٧) علّة.

أمّّا أنّه لا يكونُ علّة - فلأنّ قولنا في الشيء [المعيّن (^)]: إنّهُ علّة - نقيضً لقولنًا: إنّهُ ليسَ بعلّة ، وقولنًا [إنّه (^)] ليسَ بعلّة - يصحّ وصف المعدوم به - في الجملة ، ووصف المعدوم - لا يكونُ موجوداً ؛ فقولنًا: ليسَ بعلّة - أمرّ عدميّ ، وقولنًا: علّة - مناقض له ، ومناقض العدم ثبوت ، فمفهوم قولنًا: علّة - أمرّ ثبوتيّ فلو وصفنًا العدم به: لزم (\*) قيام الصفة الموجودة بالموصوف (١٠٠ الّذي هو نفيً محض ، وذلك (١٠٠ منحال .

وأمَّا أنَّهُ لا يجوزُ أن يكونَ جزءَ علَّةٍ \_ فلأنَّا لو فرضنا حصولَ ساثرِ الأجزاءِ، (١٢) [-(١٢) دونَ هذا الجزءِ الواحدِ \_ فإمَّا أن تحصلَ العلَّيَّةُ، أو لا تحصلَ، فإن

|           | a. a. 10.41 and |                                          |
|-----------|-----------------|------------------------------------------|
| [الليبا]. | (٢) لفظ ي:      | <ul><li>(۱) في ي: «التعيينات».</li></ul> |

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۲۸) من ح.
 (۳) في آ: «فيجب».

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين سقط كله من آ، ولم ترد كلمة «آخر» في ك.

 <sup>(</sup>۵) في غير ى: «فلزم».
 (۵) أخر الورقة (۸۰) من ى.

حصلت العلَّية \_ كانَ سائرُ الأجزاء [ب(١)] دون هذا(١) الجزء تمامَ العلَّةِ: فلا يكونُ هذا الجزءُ \_ جزءَ العلَّة.

وإنْ لم تحصل العليّة (٢) عندَ عدم هذا الجزء، وحصلتْ عندَ حصولِه -: كانت العليّةُ إنَّما حدثت لأجل هذا الجزء، فجزءُ العلّة عليّةُ العلّة العلّة العلّة عرفت أنَّ العدمُ (٣) لا يكونَ علّة : فوجبَ أنْ لا يكونَ العدمُ جزءاً من العلّة . وهو المطلوب .

الوجه الثاني في أنَّ الدورانَ يفيدُ ظنَّ العلَّيَّةِ \_

وهو: أنَّ بعضَ الدوراناتِ(\*) يفيدُ ظنَّ العلَّيَّةِ: فوجبَ أنْ يكونَ كلُّ دورانِ [كذلك(٤)]: [مفيداً لهذا الظن(٩)].

# بيانُ الأوَّل:

أنَّ من دعيَ باسم \_ فغضب، ثم تكررَ الغضبُ مع [تكرر (١)] الدعاءِ بذلكُ الاسم: حصلَ \_ هناكُ \_ ظنَّ أنَّه إنَّما غضبَ لأنَّه دعى بذلك الاسم، وذلك؟ الطنَّ إنَّما حصلَ من ذلك الدورانِ؛ لأنَّ الناسَ إذا قيلَ لهم: لِمَ اعتقدتُمْ ذلك؟ قالوا: لـ [أجل (١)] أنَّا رأيْنَا الغضبَ مع الدعاءِ بذلك الاسم \_ مرَّةً بعدَ أخرَى، فيعلِّلونَ الظنَّ بالدورانِ.

# بيانُ الثاني:

قُولُه تعالى: ﴿إِنَّ آللَّهَ يَأْمُو بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ ﴾ ( ) والعدلُ هو: التسويةُ ،

(٤) لم ترد الزيادة في ح. (٥) ساقط من ل، آ، ي.

(٦) لم ترد الزيادة في ح . (٧) لم ترد في ي .

(A) الآية (٩٠) من سورة النحل، واستدلاله بهذه الآية استدلال لا يفهم وجهه، فإذا كان يريد العدل بير الدورانات»: فما دام بعضها يفيد العلّية فينبغي أن يعدل بينها، لتعتبر كلها مفيدة للعلية \_ فهذا استدلال غريب ما كان أغناه عنه، وقد كان في مقدوره أن يتمسك =

<sup>(</sup>۱) هذه الزيادة من ح،ى. (۱) آخر الورقة (۱۲۱) من آ.

<sup>(</sup>٢) عبارة ل: «فإن لم تحصل العلة».

 <sup>(</sup>٣) لفظ ح: «العلة»، وهو تصحيف. (\*) آخر الورقة (١٣٠) من ج..

ولن تحصلَ التسويةُ [بينَ الدوراناتِ(١)] إلَّا بعد اشتراكِها في إفادةِ الظنِّ.

# واحتج المنكرون بأمرين:

# الأول :

أن بعضَ الدوراناتِ لا يفيدُ ظنَّ العلَّيَّةِ: فوجبَ أن لا يفيدَ شيَّ منها ظَنَّ العلَّيَّةِ. العلَّيَّةِ. العلَّيَّةِ.

بيانُ الأوَّل \_ من وجوهٍ :-

#### أحدُها:

أَنَّ العلَّةُ ٣) والمعلولَ قد يكونانِ متلازمين \_ نفياً وإثباتاً، والدورانُ مشتركُ بين الجانبين، والعلَّةُ غيرُ مشتركةٍ بينَ الجانبين؛ لأنَّ المعلولَ لا يكونُ علَّةً لعلَّتِهِ.

#### وثانيها:

أنَّ الفصلَ [لا بدَّ أنَّ يكونَ مساوياً للنوع ، والنوعُ إذا أوجبَ حكماً \_ فالدورانُ كما حصلَ مع العلَّة الَّتي هي النوع \_ حصل (")] مع الفصلِ الَّذي هو جزءُ العلَّةِ ، معَ أنَّ جزءَ العلَّةِ ليسَ بعلَّةٍ .

#### [وثالثها:

أنَّ العلَّةُ قد يكونُ اقتضاؤها للمعلولِ \_ موقوفاً على شرطٍ، فالدورانُ حاصلٌ

= في إفادة الدوران الظن بما تمسك به إمام الحرمين حيث قال: 1. . . إن الطرد والعكس يغلب على الظن انتصاب الجاري فيهما علماً في وضع الشرع، فمن أنكر ذلك فقد عاند.

وأوضح أن الصحابة رضي الله عنهم \_ «كانوا يعتبرون نصوص رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم ـ ويلحقون بها ما غلب على ظنهم أنه موافق لنصوص رسول الله »؛ والطرد والعكس يفيد أن غلبة الظن بالاتفاق ـ انظر البرهان (١٠٠ ـ ٥٠٩).

- (١) هذه الزيادة من ح، آ، ل، ي.
  - (Y) أبدلت الواو في ي بـ «مع».
- (٣) ما بين المعقوفتين ساقط من آ، ولفظ وحصل» في الموضعين ورد في ى، بلفظ ويحصل».

مع شرطِ العلَّةِ، مع أنَّه ليسَ بعلَّةٍ<sup>(١)</sup>].

#### ورابعها:

أنَّ العلَّةَ قد يكونُ لها معلولان (٢)، إما معاً عندَ من يجوَّزُ (٢) ذلك، أو على الترتيب؛ فالدورانُ حاصلٌ في علَّةِ العلَّةِ، ومعلول (٤) العلَّةِ. مع أنَّه لا علَّيَّةَ هناكَ النَّةَ.

## وخامسُها:

أنَّ الجوهر والعرض \_ متلازمانِ: نفياً وإثباتاً، وذاتُ الله \_ تعالى \_ وصفاتُهُ كذلك، وكلُّ واحدةٍ من صفاتِهِ مع سَائر الصفات كذلك، ولا علَّيةَ هناك.

# وسادسُها:

أنَّ المضافَيْنِ متلازمانِ [معاً(°)] [نفياً وإثباتاً(′)] \_ كالأبوَّةِ والبنوَّةِ، والمولى والعبدِ، ويمتنعُ كونُ أحدِهما(°) علَّةً للآخر؛ لأنَّ العلَّةَ متقدَّمةُ على المعلولِ، والمضافان \_ معاً، ولا شيءَ من «المع» متقدَّم.

#### وسابعها:

أنَّ المكانَ والمتمكَّنَ والحركةَ والزمانَ ـ لا ينفكُ واحد (٧) منها عن الآخر، مع عدم العلَّيَّة.

## وثامنُها:

أنَّ الجهات الستَ - لا ينفكُّ (^) بعضها عن بعض، مع عدَم العلَّيَّةِ.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من ح، ولفظ «العلة» في ل، ى: «العلَّية».

 <sup>(</sup>٢) لفظ ل: «معلومات». (٣) في آ: «جُوَّزًا».

 <sup>(</sup>٤) كذا في ل، وفي ى نحوه غير أنه أبدل الواو بفاء، وعبارة غيرهما: «ومعلول المعلول»، ولعل الصحيح ما أثبتنا.

<sup>(</sup>٥) انفرد بهذه الزيادة ي.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة مِن ح. ﴿ ﴿ ) آخر الورقة (١٧٤) من ل.

 <sup>(</sup>٧) لفظ ي: وأحدهما، وهو خطأ. (٨) لفظ ح: ويتقدم.

#### وتاسعُها:

أنَّ علمَ اللهِ - تعالى - دائـرٌ معَ كلِّ معلوم : وجوداً وعدماً، فإنَّهُ لو كانَ المعلومُ جوهراً فإنَّ اللهَ - تعالى - لا المعلومُ جوهراً فإنَّ اللهَ - تعالى - لا يعلمه جوهراً فأنَّ العلمُ دائرٌ معَ المعلوم ِ - وجوداً وعدَماً، مع أنَّهُ يستحيلُ أن يكونَ أحدُهما علَّةً للآخر.

أمَّا(\*) أنَّه لا يكون العلم علَّة للمعلوم (١) \_ فلأنَّ شرطَ كونِهِ علماً أن يتعلَّقَ بالشيءِ على ما هو بهِ ، فما لم يكن المعلوم لله في نفسه \_ واقِعاً على ذلك الوجه : استحالَ تعلقُ العلم بهِ على ذلك الوجهِ .

ف [إذن (٢)]: تعلقُ العلم به على ذلك الوجه، مشروطٌ بوقوعه على ذلك الوجه لله على على ذلك الوجه لله على تعلَّقِ العلم به الرمَ الدورُ.

وَأَمَّا أَنَّهُ يستحيلُ أَن يكونَ المعلومُ علَّةً للعلم \_ فلأنَّ علمَ اللهِ \_ تعالى \_ صفةً أَرْليَّةً : واجبة الوجود؛ وما كانَ كذلك : يستحيلُ أَنْ يكونَ معلولَ علَّةٍ .

فثبتَ: أنَّهُ وجد الدوران ـ ها هنا ـ بدونِ العلِّيَّةِ.

ثمّ (٣): إنَّ علمَ اللهِ \_ تعالى \_ متعلِّقٌ (١) بما لا نهايةَ له \_ من المعلوماتِ \_ فهاهنا دوراناتٌ لا نهاية لها، بدونِ العلِّيَّةِ .

#### وعاشرُ ها :

أنَّ الأعراض عندَ أهل السنَّة لا تبقى ، فهذه الألوانُ والأشكالُ تحدثُ حالاً بعدَ حال ، فحينَ فنِيَ ذلك اللونُ ، وذلك الشكلُ عن ذلك الجسم : فنيت الألوانُ والأشكالُ وسائرُ الأعراض عن جميع الأجسام ، وحين حدثَ فيهِ لونً

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٢) من سُ. (\*) آخر الورقة (١٢٩) من ح.

<sup>(</sup>١) في ي: «للمعلول»، وهو تصحيف ظاهرً.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ي.

 <sup>(</sup>٣) زاد في س: «اعلم».
 (٤) لفظ آ: «يتعلق».

وشكل: حدث [فيه(١)] سائر الأعراض - في جميع الأجسام(١): فقد حصلت هذه الدوراناتُ(٩) الكثيرةُ بدون العلّية.

#### وحادي عشرها:

أنَّ الفلكَ إذا تحركَ - تحرَّكَ بجميع أجزائِه، فحركةُ (\*) كلِّ واحدٍ من أجزائِه وحينَ كانتْ تلكَ الحركةُ معدومةً عن ذلكَ الجزء - كانتْ حركاتُ سائرِ الأجزاءِ معدومةً: فقد حصلتُ هذه الدوراناتُ الكثيرةُ بدونِ العليَّةِ.

#### وثاني عشرها:

أنَّ جميعَ الحيواناتِ تَتَنفَّسُ، ولا شكُّ (\*) أنَّ كل واحد منها \_ إمَّا أن يتنفَّسَ مع كونِ الآخرِ متنفِّساً، أو عقيبَه بلحظةٍ قليلةٍ: فقد وجدت هذهِ الدوراناتُ بدونِ العليَّة.

#### وثالث عشرها:

أنَّ الحكم كما دارَ مع الوصف \_ وجوداً وعدماً \_ فقد دارَ \_ أيضاً \_ مع تعيَّنِ الوصف ، وخصوص وقوعه \_ في الزمانِ [المعيّن (1)] الموصف وقوعه \_ في الزمانِ [المعيّن والمكانِ المعيَّن \_ وشيءٌ من ذلك لا يصلح للعليَّة ، لما ذكرتم (٥): أنّها أمور عدميَّة ، والعدمُ غيرُ صالح للعليَّة .

#### ورابع عشرها:

أنَّ الحدَّ دائرٌ معَ المحدودِ - وجوداً وعدماً. والرائحة الفائحةُ في الخمرِ - دائرةٌ مع الحرمةِ : وجوداً وعدماً، مع أنَّه لا عليَّة هناك.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من آ.

<sup>(</sup>۲) في ح، آ، وفي غيرهما: «العالم». (\*) آخر الورقة (۱۳۱) من ج.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۲۲) من آ. (۳) عبارة ل: «عن تحرك».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨١) من ي (٤) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٥) لفظ ي: «ذكرت»، وزيد ـ بعدها ـ: «ثنم».

واعلم : أنَّا لو أردنا استقصاءَ القول ِ ـ في الدوراناتِ المنفكة عن العلَّيَّةِ ـ لطالَ الكلامُ، ولكن فيما ذكرنا كفايةً .

وإنّما قلنا: إنَّ بعضَ الدوراناتِ لمَّا انفكَّتْ عن العلَّيةِ - وجبَ أن لا يحصلَ ظنَّ العلَّيةِ في شيءِ منها: لأنَّهُ إذا حصلَ دورانٌ مَّا - منفكًا عن العلَّيةِ ، فلو قدّرنا: [أن(١)] دوراناً آخرَ يستلزمُ العلَّيةَ - لكانَ كونُهُ مستلزماً للعلية ، إمَّا أنْ يتوقَّفَ على انضمام شيءٍ (١) آخرَ إليه ، أو لا يتوقَّفَ:

فإنْ توقّفَ: كانَ المستلزمُ للعلّيةِ \_ هو المجموعُ الحاصلُ من الدورانِ و[من(٣)] ذلك الشيءِ(١)، لا الدورانَ وحده. وكلامّنا الآنَ في الدورانِ وحده. وكلامّنا الآنَ في الدورانِ وحده(٥)].

وإن لم يتوقّف \_ مع أنَّ مسمَّى الدورانِ حاصلٌ في الموضعين جميعاً \_: لزمَ ترجُّحُ أحدِ طرفيَ الجائزِ على الآخرِ، لا لمرجَّح ٍ؛ وهو محالٌ.

هذا تمامُ تقرير [هذا(١٠)] الدليل .

#### الوجه الثاني ـ

وهو الذي عوَّلَ عليهِ المتقدِّمونَ في القدح ِ قالوا: «الأطَّرادُ» - وحدَه - ليسَ طريقاً إلى عليَّةِ الوصفِ(\*) بالاتفاقِ.

وأمَّا والانعكاسُ» فانَّهُ (٧) غيرُ (٩) معتبر في العلل الشرعيَّة ؛ وإذا كانَ كلُّ واحدٍ منهما ـ لا يدلُّ على العليَّة : كانَ مجموعُهما ـ أيضاً كذلكَ .

<sup>(</sup>۱) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٢) في ح: «قيد»، ولفظ ل: «القيد».

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٤) لفظ ل، ى: «القيد». (٥) زادها ح، آ.

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ح. (١) آخر الورقة (٤٣) من ص.

<sup>(</sup>٧) كذا في ح، آ، ي، وفي غيرها: «فهو»:

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٣) من س.

# [و(١)] الجوابُ عن الأوّل:

أنَّ ذلك إنَّما يقدحُ - في قول من يقولُ: الدورانُ - وحدَه - يوجبُ ظنَّ العلَّيَةِ - بشرطِ أن العلَّيَةِ ، ونحن لا نقولُ بهِ ، بل ندَّعي (\*): أنَّ الدورانَ يفيدُ ظنَّ العلَّيَةِ - بشرطِ أن لا يقومَ عليهِ دليلٌ يقدحُ في كونِهِ علَّةً ؛ وإذا لَخَصْنَا الدعوى - على هذا الوجهِ : سقطَ ما ذكرتمُوه من الاستدلال .

#### وعن الثاني:

لِمَ قلْتَ: إِنَّ كلِّ واحدٍ منهما لمَّالم يُفِدُ ظَنَّ العلَّيَّةِ: وجبَ في المجموع أَن يكونَ (٢) كذلك؟ فإنَّا نعلمُ أنَّ حالَ المجموع قد يكونُ مخالفاً (٢) حالَ كلَّ واحدِ من أجزائه.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ي إ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٥) من ل.

<sup>(</sup>٢) عبارة ي: «وجب أن يكون المجموع».

<sup>(</sup>٣) زاد في ح، آ: «ل».

# الفصل السابع ني السُّبْر والتقسيم

التقسيمُ إمَّا أنَّ يكونَ منحصراً بينَ النفي والإثباتِ؛

او لا يكون:

فَالْأُوِّلُ \_ هُو أَنْ يَقَالَ: الحكمُ إِمَّا أَنَّ يَكُونَ مَعَلَّلًا،

أو لا يكونَ [معلَّلًا(١)].

فإن كانَ معلَّلًا، فإمَّا أن يكونَ معلِّلًا بالوصفِ الفلانيِّ، أو بغيرِهِ ٢

وبطلَ أن لا يكونَ معلَّلًا، أو يكونَ معلَّلًا بغيرِ ذلكَ الوصفِ: فتعيَّن أن يكونَ معلِّلًا(\*) بذلك الوصف.

وهذا الطريقُ عليهِ التعويلُ في معرفةِ العللِ العقليَّةِ،

وقد يوجدُ ذلكَ في الشرعيَّاتِ: كما يقال: «أجمعت الأمَّة على أنَّ حرمةَ الربا في البرِّ معلَّلةً، وأجمعوا(٢): على أنَّ العلَّةَ، إمَّا المالُ أو القوتُ أو الكيلُ أو الطعمُ ؛ وبطلَ التعليلُ بالثلاثةِ الأوَّلة (٣). فتعيَّنَ الرابعُ»

<sup>(</sup>١) هذه الورقة من آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٠) من ح.

<sup>(</sup>٢) هذا الكلام من المصنف لا ينبغي أن يحمل على أنّه ادعاء منه للإجماع - كما فهم ذلك الإسدوي في شرحه (٥٤/٣) مع الإبهاج. فالخلاف في تعليل الربا في الأصناف المدّكورة ويحصرها فيما ذكر بين القائلين بالتعليل - خلاف مشهور لا يخفى مثله على المصنف، وإنما فرض - رحمه الله - ذلك فرضاً فحسب.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، ولفظ غيرها: «الأول».

وكما يقال: «أجمعت الأمَّةُ: على أنَّ ولايةَ الإِجبارِ ـ معلَّلَةٌ، إمَّا بالصغرِ [وإمَّا(١)] بالبكارة.

والأوَّلُ باطلٌ، وإلاّ لثبتت الولايةُ في الثيب الصغيرةِ، لكنّها لا تثبتُ (\*)، لقوله عليه الصلاة والسلام: «الثَّيْبُ أَحق بنفسِهَا من ولَّيها» (\*) فتعيَّن التعليلُ بالبكارةِ».

وأمَّا التقسيمُ المنتشرُ - فكما إذا لم ندَّع الإجماعَ، بل نقتصرُ على أن نقولَ: «حرمةُ الرِّبا في البرِّ، إما أنْ تكونَ معلَّلةً بالطعم أو الكيل أو القوتِ أو المال ، والكلُّ باطلٌ إلا الطعم: فيتعيَّنُ التعليلُ به».

فإن قيلَ: لا نسلُّمُ أنَّ حرمةَ الرِّبا معلَّلةٌ (٣)؛ فإنَ الأحكامَ، منها ما لا يعلَّلُ، بدليل ِ أنَّ علَّيَةَ العلَّةِ ـ غيرُ (٩) معلَّلةٍ، وإلاّ لزمَ التسلسلُ.

وإذا ثبتَ هذا \_ قلِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: هذا من جملةٍ ما لا يعلُّلُ؟

سلمنا: كونَّهُ مُعَلَّلًا، فما الدليلُ على الحصر؟

فإن قلتَ: لو وجد وصف آخر لعرفه الفقيه البحاث.

قلتُ: لِعلَّهُ عَرَفَهُ إِلكِند [ ٥٠٤] سَتْرَهُ.

وأيضاً: فعدمُ الوِجدانِ لا يدلُّ على عدم ِ الوجودِ.

سلَّمنا الحصر، لكن لا نسلُّم فسادَ الأقسام.

سلَّمَنا فسادَ (٥) المفرداتِ، لكن (١) لِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: مجموعُ وصفين أو

<sup>(</sup>١) كذا في ل، وفي غيرها: ﴿﴿ ﴾ آخر الورقة (١٣٢) من ج.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم في (٢٠٥/٩) بشرح النووي ط المصرية، وأبو داود الحديث (٢٠٩٩)، وابن ماجه (١٨٧٢)، والنسائي رانظر كشف الخفا: (١٠٤٩).

<sup>(</sup>٣) زاد في ح: وفي البرو.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٣) من آ. (٤) هذا الضمير من زيادات ح.

<sup>(</sup>a) لفظ ج: «الحصر» وعبارة ل: «فساد الحصر». .

<sup>(</sup>٦) أبدلت في ح، ي به: وف،

ثلاثة \_ منها \_ علَّةُ واحدةً.

سلّمنا فساد [سائرِ (١)] الأقسام - مفرداً ومركباً، لكن لِمَ لا يجوزُ أن ينقسمَ هذا القسمُ - الثاني (٢) - إلى قسمين، فتكونُ العلُّةُ أحدَ قسميهِ فقط؟.

## [و<sup>(۱)</sup>] الجوابُ:

لا نزاعَ في أنَّ «التقسيمَ المنتشرَ» ـ لا يفيدُ اليقينَ، لكنَّا ندَّعي: أنَّهُ يفيدُ الظنَّ.

أمَّا [قوله (٤)]: «لِمَ لا يجوزُ أَنْ لا يكونَ هذا الحكمُ معلَّلُا؟

قلتُ (٥) لما سبقَ في \_ بابِ المناسبةِ \_: أنّ الدلائلَ العقليَّة والسمعيَّة دلَّتُ على تعليلِ أحكامِ اللهِ \_ تعالى \_ بالحكم (١) والمصالح : فكانَ هذا الاحتمالُ مرجوحاً.

قوله: «ما الدليلُ على الحصر،؟

قلنا: الجوابُ عنهُ من وجهين:

#### الأول:

أنَّ المناظرَ (٧) تلو الناظرِ، فلو (٨) اجتهدَ الناظرُ وبحثَ عن الأوصافِ، ولم يطَّلعْ إلاَّ على القدرِ المذكورِ، ووقفَ على فسادِ (٩) كلِّها إلاَّ على الواحدِ - فلا شكَّ أنَّ حكمَ قلبِهِ بربط ذلكَ الحكمَ بذلك الوصفِ - أقوى من ربطِهِ بغيرِ ذلك الوصفِ وإذا حصل الظنُّ: وجبَ العملُ به.

وإذا ثبتَ ذلك \_ في حقّ المجتهد: وجبَ أن يكونَ الأمرُ كذلكَ \_ في حقٌّ

<sup>(</sup>١) لم ترد في ي.

<sup>(</sup>٢) لفظ ل: «الباقي».

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ج، آ، ي. (٤) سقطت من ل.

<sup>(</sup>a) لفظ ى: «قلنا»، . (٦) في ل: «بالحكمة».

<sup>(</sup>V) لفظ ل: «المناظرة»، وهو تصحيف، والمراد: أنَّ المعترض تلو المستدل.

<sup>(</sup>A) أبدلت في آ، ي، ج، بواو.(\*) آخر الورقة (١٦٤) من س.

المناظر؛ لأنَّهُ لا معنى للمناظرةِ إلَّا إظهارُ مَأْخَذِ الحَكَمِ.

الثاني:

لوسلَّمنَا أنَّهُ لا بدَّ من الدليلِ على الحصرِ - فنقولُ: لا شكُّ(١) أنَّ جميعَ الأوصافِ كانت معدومةً، وكانت بحيثُ يصدقُ عليها - أنَّها لا توجبُ هذا الحكم، والأصلُ في كلِّ أمر بقاؤهُ على ما كانَ. فهذا القدرُ يُفيدُ ظنَّ عدم سائرِ الأوصافِ: فيحصلُ ظنَّ الحصر، ومطلوبنا [ها هنا(٢)] (٥) هذا القدرُ.

قوله: ولا نسلُّمُ فسادَ ساثر الأقسام ،.

قلنا: يمكنُ إفسادُها بجميع المفسداتِ: من النقض (\*) وعدم التأثير وأنواع الإيماءاتِ، بلى لا يمكنُ إفسادُها - ها هنا - بعدم المناسبة ، لأنّهُ حينتُذِ يحتاجُ إلى أن يبينَ خلو ما تدّعيهِ علّةٌ (") عن هذا المفسدِ ؛ وذلك لا يتم إلّا ببيانِ مناسبته (ال) ، ولو بُيّن (\*) ذلك - لاستغني عن طريقة «السبر» .

قولُهُ: ﴿ لِمَ لا يجوزُ أَنْ يكونَ المجموعُ [هو(١)] العلَّةُ.

قلنا: لانعقادِ الإجماع على ثبوتِ الحكم ِ -حيثُ لم يوجد (٧) المجموعُ.

قوله: لم لا يجوز أن تكون العلة طعماً مخصوصاً؟

قلنا: لأنَّ كلَّ من اعتبرَ الطعمَ ـ [لم (^)] يعتبرُ طعماً مخصوصاً: فكانَ القولُ به خرقاً للإجماع .

(٦) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>١) لفظ ح: «نتُر».

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح ـ إ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٢) من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٦) مِن ل.

<sup>(</sup>٣) عبارة ل: «علية من».

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: «المناسبته».

<sup>(</sup>ه) لفظ آ: «تبيّن».

<sup>(</sup>٧) في ل: «يجد».

# الفصل الثامن في الطرد

[و(1)] المرادُ منه: الوصفُ الذي لم (1) يعلمُ كونهُ مناسباً، ولا مستلزماً للمناسبِ (1) \_ إذا كانَ الحكمُ حاصلًا مع الوصفِ في جميع الصورِ المغايرةِ لمحلِّ النزاع ؛ [فهذا (1)] [هو(1)] المرادُ من الأطُّرادِ والجريانِ.

وهذا(١) قولُ كثيرِ من [قدماء(٧)] فقهائِنًا.

ومنهم من بالغ \_ فقال: مهما رأينًا الحكم حاصلًا مع الوصفِ في صورةٍ واحدةٍ: حصل (^) ظنَّ العلَّيَةِ.

احتجوًا على التفسير الأوَّل ِ بوجهين:

## الأوّلُ(١):

أنّ استقراء الشرع يدلُّ: على أنَّ النادرَ في كلِّ باب ملحقَّ بالغالب، فإذا رأينا الوصف في جميع الصور المغايرة [بمحل ١٠] النزاع مقارناً للحكم، ثمّ رأينا الوصف حاصلاً في الفرع (٥): وجب أن يستدلُّ به على ثبوتِ الحكم الحاقاً لتلك (٥) الصورة الواحدة بسائر (١) الصور.

<sup>(</sup>۱) هذه الزيادة من ح، ى.

<sup>(</sup>۲) في ى أبدلت ب: «لاء . (۳) لفظ آ «المناسبة» .

<sup>(£)</sup> هذه الزيادة من ح. (٥) كذا في ى، وفي غيرها: «وهذا».

 <sup>(</sup>٦) في آ، ى: (وهو).

<sup>(</sup>A) كذا في ح، ولفظ غيرها: ويحصل، (٩) في ل، آ: «أحدهما».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣١) من ح.

<sup>(</sup>١١) في آ، جـ زيادة: ابتلك.

### الثاني(١):

أنَّ إذا رأينا فرسَ القاضي واقفاً على بابِ الأميرِ - غلبَ على ظنَّنا كونُ القاضي في دارِ الأميرِ، وما ذاك إلّا لأنَّ مقارنتَهما - في سائرِ الصورِ - أفادَ ظنَّ مقارنتِهما - في هذهِ الصورةِ المعيَّنةِ.

# [و(١)] احتج المخالف بأمرين(١):

#### أحدُهما:

أنَّ الأطَّرادَ عبارةً: عن كونِ الوصفِ \_ بحيثُ لا يوجدُ إلَّا ويوجدُ معَهُ الحكمُ ، وهذا لا يثبتُ إلّا إذا ثبتَ أنَّ الحكم حاصلُ معه في الفرع ، فإذا أثبتمُ الحكمُ الحصول(٤)] الحكم \_ في الفرع \_ بكونِ ذلكَ الوصفِ علَّة ، وبيَّنتُم علَيْتَهُ بكونِهِ مطَّرداً: لزمَ الدورُ ، وهو باطلُ .

### وثانيهما:

أَنَّ الحدَّ مع المحدود، والجوهر مع العرض، وذاتَ الله \_ تعالى \_ مع صفاتِه \_: حصلت المقارنة (٥) فيها، مع عدم العلَّيَّة .

# [وان] الجوابُ عن الأوَّل ِ:

أنَّا لا نستدلُّ بالمصاحبةِ في كلِّ (٧) الصورِ على العلَّيَّةِ (٩) - حتى يلزمُ الدورُ، بل نستدلُّ بالمصاحبةِ - في كلِّ صورةٍ غيرِ الفرع على العلّيّةِ، وحينئلٍ: لا يلزمُ الدورُ.

<sup>(</sup>۱) في جه، ل، ي: «وثانيهما».

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح، آن ي، جـ.

<sup>(</sup>٣) لفظ ي: «بأمور».

<sup>(</sup>٤) كذا في آ، وفي ح، ل: «ثبوت»، ولم ترد في النسخ الأخرى.

<sup>(</sup>ه) لفظ ل: «المفارقة» وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من آ، ي.

<sup>(</sup>٧) **ني** ى: «جميع».

<sup>(</sup>١٧٤) آخر الورقة (١٧٤) من آ.

### وعن الثاني:

أنَّ غاية كلامِكمُ - حصولُ الطردِ في بعض الصورِ منفكًا عن العلَّيةِ وهذا لا يقدحُ (\*) - في دلالتِهِ على العلَّيةِ - ظاهراً: كما أنَّ الغيمَ الرطبَ دليلُ المطرِ، ثم عدمُ نزول المطرِ - في بعض الصورِ - لا يقدحُ في كونهِ دليلًا. وأيضاً:

المناسبة والدورانُ والتأثيرُ والإيماءُ . قد ينفكُ كلُّ واحدٍ منها عن العلَّيةِ ، ولم يكن ذلك(١) قِدحاً في كونِها دليلاً على العلَّيةِ . ظاهراً: فكذا ها هنا.

## [و(١)] أما التفسير الثاني:

وهو أضعف التفسيرين \_ فقد احتجوا عليه: بأنًا إذا علِمْنَا أنَّ الحكم لا بدَّ له من علَّة، وعلمنا حصولَ هذا الوصفِ، وقدَّرْنا خلوَّ ذهنِنا عن سائرِ الأوصافِ، فإنَّ علمَنَا بأنَّهُ لا بدَّ للحكم من علَّةٍ، معَ علمِنَا بوجودِ هذا الوصفِّ \_ يقتضيانِ اعتقادَ كونِ هذا (أ) الحكم معلَّلاً بذلك الوصفِ، إذ لو لم يقتض ذلك \_ لكانَ ذلكَ إمَّا لأجل أنَّهُ يُسْنِدُهُ إلى شيءٍ ، أو لأجل أنَّهُ يُسْنِدُهُ إلى شيءٍ .

## والأوَّلُ محالٌ:

لأنَّ اعتقادَ أنَّهُ لا بدُّ من علَّةٍ \_ مناقضٌ لعدم الإسنادِ.

## والثاني محالً :

لأنَّ اسنادَ [الـذهن(٥)] ذلـك الحكم ، إلى غير ذلكَ الوصفِ ـ مشروطٌ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٥) من س.

<sup>(</sup>١) كذا في ح، آ، ي وفي غيرها: «ولم يقدح ذلك».

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٣) زاد في ل: «مع خلو ذهننا عن سائر الأوصاف».

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، آ، ل ولفظ غيرها: وذلك.

<sup>(</sup>٥) لم ترد الزيادة في ي.

بشعورِ الذهنِ بغيرِ ذلكَ الوصفِ، وتحقَّقُ ذلكَ ـ حالَ خلوَّ الذهنِ عن الشعورِ \_ \_ بغير ذلكَ الوصفِ ـ محالً.

فثبت بهذا: أنَّ مجرَّدَ ذينِكَ العِلْمَيْنِ .. يقتضيانِ ظنَّ العلَّيَّةِ ، بلي عندَ الشعورِ بوصف آخرَ .. يزولُ ذلكَ الظنُّ ، ولكنَّ الشعورَ بالغيرِ .. كالمعارض لما يقتضي ذلك الظنَّ ، ونفيُ المعارض ليسَ على المستدلُّ .

# حجَّةُ المنكرين \_ من وجهين :

#### الأوّل(١):

أنَّ تجويزَهُ يفتحُ بابَ الهذيانِ \_ كقولهم في إزالةِ النجاسةِ: مائعٌ لا تبنى القنطرةُ على جنسِهِ، فلا تجوزُ<sup>(۲)</sup> إزالةُ النجاسةِ بهِ: كالدهن.

وقال بعضهم .. في مسألة اللَّمس (") ..: طويلٌ مشقوقٌ (")، فلا تنتقضُ الطهارة بلمسه: كالبوقُ.

#### الثاني:

أَنَّ تعيُّنَ (') الوصفِ المعيِّنِ للعلَّةِ، معَ كونِهِ مساوياً لسائرِ الأوصافِ ـ قولُ في الدين لمجرَّدِ التشهي: فيكونُ باطلًا، لقوله تعالى: ﴿فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلِوةَ وَاتَّبَعُوْا الشَّهَوَاتِ﴾ (٠).

# [و(١)] الجوابُ عن الأول:

أنَّ ذلك الكلامُ (٧) يدل على جهل قائله - بصورة المسألة - لأنَّا نقولُ: مجرَّدُ المقارنة - يفيدُ ظنَّ العلَّية [و٢٠٠] لكن بشرط أنْ لا يخطرَ بالبال وصفَّ آخرُ - هو

(٢) عبارة ح: «فلا تزول النجاسة».
 (٣) يعني لمس الفرج.

(\*) آخر الورقة (١٢٧) من ل. ﴿ ﴿ وَكَا لَفُظُ لَ: ﴿ يَعْتَبُونَ . ﴿

(ه) الآية (٥٩) من سورة مريم. (٦) هذه الزيادة من ي، آ.

(٧) كذا في آ، ح، جـ ولفظ غيرها: «كلام».

(A) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>١) لفظ ل: وأحدهماه.

أولى بالرعاية منه، [و(١)] لكنَّ هذا الشرطَ ساقطُ عن المعلَّل ؛ لأنَّ نفي المعارض \_ ليسَ من وظيفتِه ؛ وفي هذين المثالين إنَّما يبطلُ ذلكَ ، لأنَّ العلمَ الضروريُّ حاصلُ بوجودِ وصف آخر \_ هو أولى بالاعتبارِ من الوصف المذكورِ ، لأنَّا متى علمنا كونَ الدهنِ لَزِجاً غيرَ مزيل للنجاسة : علمنا أنَّ هذا الوصف أولى بالاعتبار من كونِه \_ بحيث لا تُبنَى القنطرةُ على جنسِه (٩) (١).

فإن قلت: [فـ(٣)] - هل يكفي في القدح ِ في مثل ِ هذا التعليل ِ ـ خطورُ وصف آخرَ بالبال ِ؟

قلنا: [لا<sup>(4)</sup>]؛ لأنَّ ذلك الوصفَ الآخرَ، إمَّا أنْ يكونَ متعدياً إلى الفرعِ، أو لا يكونَ:

فان كانَ متعدياً إلى الفرع [ف<sup>(ه)</sup>] لم يضرَّنا؛ لأنَّ غرضنَا من العلَّةِ ــ المعرِّفُ ، وقيامُ معرّف آخرَ لهذا الَحكم ِ ــ لا يمنعُ من كونِ ما ذكرتُه معرَّفاً له.

وإن لم يكن متعدّياً إلى الفرع: كانَ التعليلُ بالوصفِ ـ الَّذي ذكرتهُ أولى ؟ لاَنَ المِوسَفِ ـ الَّذي ذكرتهُ أولى ؟ لاَنَ المِونَا بالقياس ِ ـ أمرٌ بما هو من ضروراتِ به في قولهِ تعالى : ﴿ فَآهْتَبِرُ وَأَ ﴾ (٢) والأمرُ بالقياس ِ ـ أمرٌ بما هو من ضروراتِ القياس ِ ـ تعليلُ حكم (٥) الأصل ِ بعلّةٍ

<sup>(</sup>١) لم ترد الواو في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٤) من ج.

<sup>(</sup>٢) هذا المثال يذكره الأصوليون وللطردة، فالوصف الذي فيه \_ وهو: عدم بناء القنطرة على جنسه \_ وصف طردي، ومقارنته للحكم طرد، وهو المسلك، وهو لا ينعكس؛ لأنه لو فرض أن بنيت القنطرة على جنسه فلا يطهر كذلك، لما علم من نصوص الشارع، والدليل المقلى الذي ذكره المصنف مما يستدل به على عدم التطهر بغير الطهورين الماء والتراب.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، ج.

<sup>(</sup>٤) سقطت من آ.

 <sup>(</sup>۵) هذه الزيادة من ى، وأبدل ما بعدها بـ ولاء.

<sup>(</sup>٦) الآية (٢) من سورة الحشر.

<sup>(</sup>ه) آخر الورقة (١٣٢) من ح.

متعدية : فكانَ التعليلُ بما ذكرناهُ - أولى من التعليل بما ذكرَهُ الحصمُ (\*)، اللّهمُّ إِلاَّ أَنْ يذكرَ الخصمُ وصفاً آخرَ، ويعدُّيهِ إلى فرع عيرِ (\*) الفرع \_ اللّذي وقعَ الخلافُ فيهِ ؛ فهناك يجبُ على المعلِّل (١) الإشتغالُ بالترجيح .

## وعن الثاني :

أَنَّا بِيُّنَّا أَنَّ مجرِّد المقارنةِ \_ دليلُ العلَّيَّةِ ظاهرِاً: فلم يكنِ القولُ بهِ مجرَّد التشهيُّ (٢).

الأول: في تحقيق معناه. والثاني في بيان الخلاف في دلالته على العلّية الأول في تحقيق معناه: أما في اللغة فهو: مصدر بمعنى الإبعاد يقال: وطردته طرداً من باب قتل و وأطرده السلطان عن البلد»: أخرجه منه و وطردت الخلاف في المسألة طرداً اجريته كأنه مأخوذ من المطاردة وهو: الإجراء للسباق ويقال: وأطرد الأمر إطراداً اتبع بعضه و وأطرد الماء كذلك ولعل هذا المعنى هو المناسب للمعنى الاصطلاحي الآتي ولذلك قال الإسنوي: والطود: مصدر بمعنى الاطرد».

وأما - في الاصطلاح - فهو مقارنة الوصف غير المناسب والشبهي للحكم في جميع الصور ما عدا المتنازع فيها، وذلك بأن ينص الشارع على حكم في محل فيه وصف طردي مقارن لذلك الحكم في جميع صوره ما عدا الصورة المتنازع فيها وهي صورة الفرع الذي يراد ثبوت الحكم له لوجود ذلك الوصف فيه بناء على أن ذلك الوصف الطردي علة لهذا الحكم: فخرج بقولنا: والشبهي مسلك الشبه وبالاقتصار على المقارنة في الوجود وفي العلم كما سبق. على أن الدوران قد يكون الوصف فيه مناسباً، وأما السبر والتقسيم وتنقيح المناط فيهما فخروجهما واضح. فإن قلت مسلك النص والإجماع بأي قيد خرجا؟ قلت: هما خارجان من فخروجهما واضح. فإن قلت مسلك النص والإجماع بأي قيد خرجا؟ قلت: هما خارجان من عليها للحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبهي، فإن المتصوص على عليته أو المجمع على عليها للحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبهي، فإن المتصوص أو المجمع على عليها للحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبهي، فإن المتصوص أو المجمع على عليها للحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبهي، فإن المتصوص أو المجمع على عليها للحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبهي، فإن المتصوص أو المجمع على عليها للحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبهي، فإن المتصوص أو المجمع على عليها للحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبهي، فإن المتصوص أو المجمع على عليها للحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبهي، فإن المتصوص أو المجمع على عليها للحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبها المحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبها المحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير الشبها المحكم فهي خارجة بقولنا غير المناسب وغير المناسب وغير الشبور المناسب وغير المناسبة والمناسب وغير المناسب والمناسب والمنا

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٣) من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٦) من س.

<sup>(</sup>١) كذا في ح، آ، ي، ل، ص ولفظ ج، -: «المعدى، والمناسب ما أثبتنا.

 <sup>(</sup>٢) لكشرة الأخذ والرد بين العلماء في «الطرد» أحببنا أن نضيف إلى ما أورده الإمام
 المصنف هذا التعليق مساهمة في إيضاح مبحثين هامين من مباحثه.

= عليّته لا يعدوهما كما هو واضح. مثال الطرد أن نقول: الخلّ لا تبنى على جنسه القنطرة فلا تزال به النجاسة كالدهن، وعدم الانعكاس فيه بأن يكون إذا بنى عليه القنطرة لا يطهر لما علم من نص الشارع فيه وليس المراد بالانعكاس هو: أن الشيء الذي يبنى عليه القنطرة وهو المساء يطهر. كذا في تقرير العلامة الشربيني، ومنه تعلم أن الدوران إنما يكون في صورة واحدة لا في صورتين وكذلك عدم الانعكاس في الطرد. وقول المصنف ومنهم من بالغ وقال: ومهما رأينا الحكم حاصلاً مع الوصف في صورة واحدة حصل ظن العليّة يكون ـ معه ـ للطرد تفسيران: مقارنة الوصف الطردي للحكم في جميع الصور أو مقارنته له ولو في صورة واحدة، والثاني أهم من الأول والله أعلم.

الثاني: في ذكر مذاهبهم في حجيته:

أما القائلون بعدم حجية الدوران فيقولون: بأنَّ الطردَ ليس بحجة بطريق الأولى. وأما القائلون بحجيّة ذلك فقد اختلفوا في حجية الطرد على مذاهب أربعة.

الملهب الأول: أنه ليس بحجة مطلقاً أي لا بالتفسير الأول ولا بالتفسير الثاني وهو المختار قال الزركشي في البحر: والمعتبرون من النظار على أن التمسك به باطل لأنه من باب الهذيان. وقال إمام الحرمين وتناهى القاضي في تغليط من يعتقد ربط حكم الله به. ونقله الكيا عن الأكثرين من الأصوليين ونقله القاضي أبو الطيب عن المحصلين من أصحابنا وأكثر الفقهاء المتكلمين وقال القاضي حسين فيما نقله البغوي في تعليقه عنه: لا يجوز أن يدان الله به قال ابن السمعاني: وسمى أبو زيد الذين يجعلون الطرد حجة والطرد دليلًا على صحة العلية حشوية أهل القياس. قال ولا يعد هؤلاء من جملة الفقهاء.

والثاني: هو حجة مطلقاً بالتفسيرين وهذا ضعيف جداً ولم أعثر على القائل بذلك.

المذهب الثالث: هو حجة بالتفسير الأول دون الثاني ونقله في البحر المحيط عن طوائف من الحنفية وهو غريب، ومال إليه الامام الرازي، وجزم به البيضاوي في المنهاج. قال ابن السمعاني وحكاه الشيخ في التبصره عن الصيرفيّ. قال الزركشي وهذا فيه نظر فإن ذلك في الاطراد الذي هو الدوران. وقال القاضي أبو الطيب: ذهب بعض متأخري أصحابنا إلى أنه يدل على صحة العلية واقتدى به قوم من أصحاب أبي حنيفة في العراق فصاروا يطردون يدل على مذاهبهم ويقولون إنها قد صحت كقولهم في مس الذكر مس آلة الحرث فلا ينقض الوضوء كما إذا مس الفدان، وفي الفرج أنه طويل مشقوق فأشبه البوق. وفي السعي =

= بين الصفا والمروة انه سعي بين جبلين فلا يكون ركناً في الحج كالسعي بين أيّ جبلين ولا يشك عاقل أن هذا سخف اهـ (الرابع) ما ذهب اليه الكرخي وهو أنه مقبول جدلاً ولا يسوغ التعويل عليه عملاً ولا الفتوى به. وهذا القول ضعيف بل متناقض كما قال إمام الحرمين وانظر البحر المحيط للزركشي (١٧٥/٣ ـ آ)، وشفاء الغليل (٢٦٦، ٢٦٦) ونبراس العقول (٣٧٧).

# الفصل التاسع في تنقيح المناط(١)

قال الغزالي ـ رحمه الله \_: «إلحاقُ المسكوتِ عنهُ بالمنصوصِ عليهِ \_ قد يكونُ باستخراج الجامع .

(١) التنقيع - في اللغة - هو: التهذيب والتمييز وكلام منقّع - أي: لا حشو فيه و «المناط» بفتح الميم في الأصل اسم مكان النوط أي التعليق من ناطه به إذا علقه عليه وربطه به. أطلق على العلة. لأنّ الشّارع ناط الحكم بها وعلقه عليها، قال ابن دقيق العيد - كما في البحر المحيط - «تعبيرهم بالمناط عن العلّة من باب المجاز؛ لأنّ الحكم مّا علق بها كان كالشيء المحسوس الذي تعلق بغيره أهـ. فيؤخذ من ذلك أن المناط - بحسب الأصل - اسم مكان تعليق شيء محسوس بغيره، وكذلك لا يطلق على المعقول. قال الزركشي في البحر: وصار في اصطلاح الفقهاء: بحيث لا يفهم عند الاطلاق غيره أهـ. يعني أنه صار حقيقة عرفية. وأما في الاصطلاح: فتنقيع المناط - كما في جمع الجوامع -: أن يدل نص ظاهر على وأما في الاصطلاح:

وأما في الاصطلاح: فتنقيع المناط ـ كما في جمع الجوامع ـ: أن يدل نص ظاهر على التعليل بوصف فيحذف خصوصه عن الاعتبار ويناط الحكم بالأعم، أو تكون أوصاف في محل الحكم فيحذف بعضها عن الاعتبار بالاجتهاد ويناط الحكم بالباقي وحاصل الاجتهاد في الحذف والتعيين ومثاله «حديث الصحيحين في المواقعة في نهار رمضان» فإن أبا حنيفة ومالكاً حذفا خصوص المواقعة وناطا الحكم بمطلق الإفطار.

وهذا مثال للقسم الأول وهو - أيضاً - مثال للقسم الثاني بالنسبة للشَّافعي - رضي الله عنه - لأنّ محل الحكم قد اشتمل على عدة أوصاف وهي: المواقعة وكون الواطىء أعرابياً وكون الموطوءة زوجته، وكون الوطء في القبل. فإنّ الشَّافعي - رضي الله عنه - ألغى جميع الأوصاف ما عدا المواقعة وناط الحكم بها فإن قلت أما القسم الأول من تنقيح المناط فظاهر تميّزهُ عن السبر لأنّ ها هنا نظر فيما دل النص على عليّته ظاهراً بخلاف السبر.

وأما القسم الثاني \_ فهو مشتبه به إذ لا نص فيه فهل هناك فرق بينهما؟

وقد يكونُ بإلغاءِ الفارق \_ وهو أن يقالَ: لا فرقَ بينَ الأصلِ والفرعِ إلّا كذا وكذا، [وذلك(١)] لا تأثيرَ لهُ في الحكم \_ الْبتَّةَ \_: فيلزمُ اشتراكُ الفرع ِ وَالأصلِ \_ في ذلك الحكم .

وهذا هو الَّذي يسميُّهِ أصحابُ (\*) أبي حنيفة \_ رحمه الله \_ بالاستدلال ، ويفرِّقُونَ بينَه وبينَ القياس ».

واعلم: أنَّ هذا يمكنُ إيرادهُ على وجهين:

الأوَّلُ":

أن يقالَ: هذا الحكمُ لا بدُّ لهُ من مؤثّر، وذلكَ المؤثّرُ - إمَّا القدرُ المشتركُ بينَ الأصلِ والفرعِ ، أو القدرُ الّذي امتاز بهِ الأصلُ عن الفرع .

والثاني باطل، لأنَّ الفارقَ ملغيَّ :

فثبتَ أَنَ المشتركَ هو العلَّةُ (٢)، فيلزم من حصوله (١) في الفرع ثبوتُ الحكم (٥).

فهـذا طريقُ جيَّدٌ، إلا أنَّهُ استخراجُ العلَّةِ بطريقِ السبرِ، لأنَّا قلنا: حكمُ الأصلِ لا بدَّ لهُ من عِلَّةٍ، وهي إمَّا جهةُ الاشتراكِ، أو جهةُ الامتيازِ:

والثاني باطلُّ (\*): فتعينَّ الأوَّل.

<sup>=</sup> قلت: نعم هناك فرق بينها أشار له المحقق المحلي كما سبق في العبارة التي نقلناها عنه من قوله (وحاصله الاجتهاد في الحذف والتعيين)، وتوضيحه أن تنقيح المناط فيه اجتهاد في حذف ما لا يصلح للعلية من أوصاف، واجتهاد في تعيين الباقي لها. وأما السبر فهو: اجتهاد في الحذف فقط ويتعين الباقي للعلّية من غير بحث فيه كما سبق. راجع البحر المحيط للزركشي الورقة (٧٧/٣) - آوب) ونبراس العقول: (٣٨٣).

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٥) من آ.

<sup>(</sup>٢) لفظ ل، ي، آ: ﴿أَحِدُهُمَاءِ.

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «العلم» : (٤) في ح «حصولها».

<sup>(</sup>٥) زاد في أ: «فيه،؛ ﴿ ﴿ ﴿ إِلَّهُ الْعُرْفَةُ (١٤٤) من ص.

وجهةُ الاشتراكِ حاصلةً في الفرع ِ، [فعلَّةُ الحكم ِ حاصلةً في الفرع ِ (¹٠]: فيلزمُ تحقُّقُ الحكم ِ في الفرع .

فهذا هو طريقةُ السبر والتقسيم \_ من غير تفاوتٍ أصلًا (").

#### وثانيهما:

أنْ يقالَ: هذا الحكمُ لا بدَّ له من محلَّ، ولا يمكنُ أن يكونَ ما به الامتيازُ جزءاً من محلِّ هذا الحكم ، فالمحلَّ - هو القَدْرُ المشترك فإذا كانَ [ذلك؟] المحل حاصلًا في الفرع : وجبَ ثبوتُ الحكم فيه - مثل أن (٤) يقالَ: ما به امتاز؟ - الإفطارُ بالأكل عن الإفطارِ بالوقاع ، [ملغيُّ (٩)]: فمحلَّ الحكم - هو المفطرُ، فأينمَا حصلَ المفطرُ: وجبَ حصولُ الحكم .

وهذا الوجهُ ضعيفٌ؛ لأنهُ لا يلزمُ من ثبوتِ الحكمِ في المفطر (٢) ثبوتُهُ في كلِّ مفطر: فإنَّهُ إذا صدقَ (٢) أنَّ هذا الرجلَ طويلٌ - صدَقَ (٩) أنَّ الرجلَ طويلٌ: لأنَّ الرجلُ (٩) جزءٌ من هذا الرجلِ ، ومتى حصلَ المركبُ: حصلَ المفردُ؛ ثم لم يلزمُ من صدقِ قولنا: «الرجلُ طويلٌ (٢)» - قولنا: «كل رجل طويل»: فكذا ها هنا.

<sup>(</sup>١) ساقط من ي.

 <sup>(</sup>۲) وراجع مناقشة الزركشي لهذا وما ذكره من فرق بينه وبين طريقة السبر في البحر
 (۲) - آ).

<sup>(</sup>٣) هذه الزيانة من ح.

<sup>(</sup>٤) عبارة ص «مثلًا يقال».

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، آ، ي، ل ولفظ غيرها: «الامتياز».

 <sup>(</sup>٦) سقطت من آ، ى، وجاء في ل، بدلها كلمة «بمعنى»، وفي س أبدلت بعبارة: «لا يكون جزءاً من المحل» وما أثبتناه من ص، ح، جــ

<sup>(</sup>٧) زاد في س، ي، آ: «بوجه مَّا».

<sup>(</sup>A) في ح: «ثبت» في الموضعين.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٨) من ل.

<sup>(</sup>٩) لفظ ى: «طويل» بدون الألف واللام.



# القصل العاشر ني الطرق الفاسدة(١)

### وهو طريقان:

### الأوَّلُ:

قال بعضهم (1): «الدليل على أنَّ هذا الوصفَ علَّة ـ عجزُ الخصمِ افساده (1)، وهـ وضعيفٌ؛ لأنَّ ليسَ جعلُ العجرِعن الإفساد دليلًا على الصَّحةِ أولى من جعلِ العجزِعن التصحيح: دليلًا على الفسادِ، بل هذا أولى؛ لأنَّا لو اثبتنا كلُّ ما لا نعرفُ ـ دليلًا على فسادِه ـ لزمنا إثباتُ ما لا نهايةً له؛ وهو باطلُ.

أما لو لم نثبت كلَّ ما لا نعرفُ دليلًا على صحَّتِهِ \_ لَزِمنَا أَن لا نثبتَ ما لا نهايةَ له. وهو حتَّ.

## الثاني:

قال بعضُهم: «هذا الَّذي ذكرته(٤) عبورٌ من حكم الأصل إلى حكم الفرع فَرَجَبَ دخولُهُ - تحت قوله تعالى: ﴿فَاعْتَبِرُواْ ﴾(٩).

<sup>(</sup>١) زاد في غيرى: «باقي»، والمناسب حذفها.

<sup>(</sup>٢) لعل المراد بهذا البعض الاستاذ أبو إسحاق الاسفراييني على ما صرح بذلك الزركشي في البحر: (١٧٨/٣ ـ ب) وأمّا القاضي فقد أطنب في ردّ هذا الطريق ورفضه على ما في المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) لفظ ح: «ابطاله» وهما سواء.

 <sup>(</sup>٤) لفظ ى: «ذكرتموه»، وهو خطا؛ لأنّ المصنف يريد: أنَّ استدلال المستدل على
 دعواه بأن هذا الوصف علّة بما ذكر لا يعتبر طريقاً صحيحاً لإثبات العلة.

<sup>(</sup>٥) الآية (٢) من سورة الحشر.

وربَّما قيلَ: هذا تسويةٌ (٥) - بين الأصلِ والفرع - فيكونُ مأموراً بهِ ؛ لقولِهِ تعالى : ﴿إِنَّ آللَهُ يَأْمُنُ بِٱلْعَدُلِ ﴾ (١).

وهـذا ضعيف أيضاً؛ لأنَّ أقصى ما في البابِ عمومُ اللَّفظِ في هاتينِ الآيتينِ، وتخصيصُ(١) العموم بالإجماع \_ جائزً.

وَأَجِمعَ السلفُ: على أنَّهُ لا بدَّ من دلاً لةٍ مَّا على تعيُّنِ الوصفِ(٩) للعليَّةِ. وللمخالفِ أن ينكر هذا الإجماع.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٥) من جـ.

<sup>(</sup>١) الأية (٩٠) من سورة النحل.

<sup>(</sup>٢) في ي: «وخصوص». وهو وهم.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٧) منَّ سن.

# الباب الثاني

في الطرقِ الدالَّةِ على أَنَّ الوصفَ‹‹› لا يكونُ علَّةً وهي خمسةٌ‹›: «النقضُ»

و «عدمُ التأثيرِ»

و «القلبُ»

و «القولُ بالموجّبِ»

[و «الفرق<sup>(۳)</sup>»]

<sup>(</sup>١) عبارة ح، آ، ى، ل: «يجوز أن يكون»، والصحيح ما أثبتنا.

<sup>: (</sup>٢) لفظ ل، آ: اربعة.

<sup>(</sup>٣) سقطت من ل، آ.



# الفصـل الأول<sub>.</sub> في النقض

وفيه مسائل:

المسألةُ الأولى:

وجود الوصف مع عدم الحكم - يقدح في كونه علَّة (١).

وزعم الأكثرونَ أنَّ عليَّةَ الوصفِ، إذا ثبتتْ بالنص ـ لم يقدح التخصيصُ في عليَّتِهِ.

وزعم (٢) آخرون: أنَّ علَّيَّةَ الوصفِ [و(٣)] إن ثبتتُ بالمناسبةِ أو الدورانِ ـ لكن إذا [كان(٤)] تخلِّفُ الحكم ِ عنهُ لمانع ٍ: لم(٥) يقذحُ في علَّيْتِهِ .

أمًّا إذا كانَ التخلُّفُ لا لمانع - فالأكثرونَ على أنَّهُ يقدحُ في العلَّيَّةِ (٠٠). ومنهم من قالَ: لا يقدحُ أيضاً (٧٠).

<sup>(</sup>١) زاد في ل، آ، ح: وله،، وهو اختيار أبي الحسين وأكثر الشافعيّة.

<sup>(</sup>٢) في ي: ﴿وَقَالَ ٤ .

<sup>(</sup>٣) لم ترد الواو في ي.

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في ل.

<sup>(</sup>a) لفظ ي: «لا».

<sup>(</sup>٦) واختاره البيضاوي في المنهاج. فانظره مع شرحه: الإبهاج: (٩٩/٣).

<sup>(</sup>٧) وعليه أكثر أصحاب أبي حنيفة ومالك وأحمد على ما في المرجع السابق.

#### لنا وجوه (١):

#### الأوّل:

[أنّ (٢)] اقتضاء العلَّةِ للحكم ، إمَّا أن يعتبرُ (٠) فيهِ انتفاءُ المعارِض ِ أو لا يعتبرُ (٣):

فإن اعتبرَ: لم يكن علَّةً إلا عندَ انتفاءِ المعارض؛ وهذا يقتضي أنَّ الحاصلَ ـ قبلَ انتفاءِ المعارض ـ ليسَ تمامَ العلَّةِ، بل بُعضَها.

وإن لم يعتبرْ \_ فسواءً حصلَ المعارض ، أو لم يحصلُ: كان الحكمُ حاصلًا ، وذلك يقدحُ في كونِ المعارض معارضاً

فإن قيلَ: لِمَ لا يجوزُ أن يتوقُّفَ الاقتضاءُ على انتفاءِ المعارض ؟

قِولُه (٤): هذا يدلُّ على أنَّ الحاصلَ ـ قبلَ انتفاءِ المعارضِ \_ ما كان (٥) تمامَ العلَّة؛ بل جزءاً منها،

قلنا: لا نسلُّمُ. ولِمَ لا [يجوزُ أن (١٠)] يكونَ هذا العدمُ شرطاً لتأثير (٩) العلَّةِ \_ في الحكم ؟!

تقريره: العلُّةُ إمَّا أَنْ تفسَّرَ به (الداعي (٧)) أو (المؤثِّر) أو (المعرَّفِ).

أمًّا والمؤثِّرُ ﴿ فَإِمَّا أَنْ يَكُونَ قَادِراً.

أو موجباً .

أمًّا القادرُ \_ فيجوزُ [أن (^)] يتوقَّفَ صحَّةُ تأثيرِهِ على انتفاءِ المعارضِ \_ لأمور:

(٤) زاد في ى: «إنَّ» ! (٥) لفظ ح: «ليس».

(٧) عبارة ح: «بالمؤثر أو الداعي». (٨) لم ترد في ي.

- YYX -

<sup>(</sup>١) عبارة ل: «لوجوه».

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۳۳) من ح. (٣) زاد في ي: «انتقاء المعارض».

## الأولُ (١)؛

أَنَّ الفعلَ \_ في الأزل \_ محالٌ؛ لأنَّ الفعلَ ما لَهُ أُوَّلٌ، والأزلُ ما لا أَوَّلَ لهُ، والجمعُ \_ بينهما \_ محالٌ.

فإذَن: تَتَوَقَّفُ صحَّةُ تأثير قدرةِ اللهِ \_ تعالى \_ في الفعل \_ على نفي الأزل ؟ فالقيدُ العدميُّ \_ لا يجوزُ أنْ يكونَ [جزءاً (٢)] من المؤثَّراتِ الحقيقيَّةِ ، فَهو إذن: شرطُ صحَّةِ التأثير.

#### وثانيها:

أنَّ إشالة (٣) [القادر٤)] الثقيلَ إلى فوق \_ يقتضي الصعودَ إلى فوق، بشرط أن لا يجرَّهُ قادرٌ آخر إلى أسفلَ: فالقيدُ العدميُّ لا يكونُ جزءاً من المؤثِّرِ الحقيقيِّ.

# وثالثُها:

[أنّ(°)] القادر لا يصعُ منه خلقُ السوادِ - في المحلِّ إلا بشرطِ عدمِ البياض فيه (١): والعدمُ لا يكونُ جزءاً - من المؤثّر الحقيقيُّ .

أمّا «الموجِبُ» - فهو أنَّ الثقل(٢) يوجبُ الهويُّ (٥) ، بشرطِ عدم ِ المانع ِ ، وسلامة الحاسَّة - توجبُ الإدراك، بشرطِ عدم الحجاب .

وأمَّا «الداعي» \_ فمن أعطى إنساناً لفقره، فجاءَ آخرً \_ فقالَ: «لا أعطيه لأنَّهُ يهوديٌّ»؛ فعدم كونِ الأوَّل ِ يهودّياً: لم يكنْ جزءاً من المقتضي \_ في إعطاءِ

<sup>(</sup>١) لفظ ما عدا ح: وأحدهاي. (٢) هذه الزيادة من ح، ى.

<sup>(</sup>٣) «أشال، وشال بتعدّى بالألف وبدونه لغة، ويستعمل الثلاثي مطاوعاً، فيقال: «شلته فشال» بمعنى رفعته وشال يده: رفعها، انظرالمصباح مادة «شول» (٤٤٨).

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ي. (٦) لفظ ح: وعنه.

<sup>(</sup>V) كذا في ل، ولفظ غيرها: «الثقيل».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٩) من ل.

الأوَّلِ ، لأنَّهُ حينِ أعطى الفقيرَ الأوَّلَ - لم تكن اليهوديَّةُ خاطرةً ببالهِ ، فضلاً عن عدمِها ، وما لا (٩) يكونُ خاطراً بالبال : لم يكن (١) جزءاً من الداعي : فعلِمْنَا أنْ عدمَ كونِ الأوَّل يهودياً : لم يكن جزءاً من المقتضي .

أمَّا «المعرَّف» فالعام المخصوصُ دليلٌ على الحكم ، وعدمُ المخصَّص ِ - ليسَ جزءاً من المعرَّف، وإلَّا كان (٢) يجبُ ذكرُهُ عندَ الاستدلال ِ .

فثبت: بما ذكرنا أنَّ عدم المعارِض \_ وإن كانَ معتبراً، لكنَّهُ ليسَ جزءاً من العلَّة.

سلَّمنا: كونَهُ جزءًا، ولكن يرجعُ الخلافُ - في هذه المسألةِ - إلى بحثِ لفظي لا فائدةَ فيهِ لأنَّ من جوَّزَ تخصيصَ العلَّةِ (")، ومن لم يجوَّزُهُ - اتَّفقوا ("): على أنَّ اقتضاءَ العلَّةِ للحكم - لا بدَّ فيهِ من ذلك العدم، وأنتم - أيضاً - سلَّمْتُم: أنَّ المعلَّلَ لو ذكرَ ذلكَ القيدَ في ابتداءِ التعليل - لاستقامت العلَّة؛ فلم يبقَ الخلافُ (") إلَّا [في (ئ)] [أنّ (")] ذلكَ القيدَ العدميُّ - هل يسمَّى جزءً العلَّة أم لا؟.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٤) من ي.

<sup>(</sup>١) عبارة ل: ﴿ لا يَكُونُ عَالَمُ

<sup>(</sup>٢) في آ: ولكانه :

<sup>(</sup>٣) كلام الأصوليّن واختلافهم في تخصيص العلة الشرعيّة راجعه في المستصفى: (٣/ ٣٣٦)، والبرمان فق (٩٧٦ - ٩٨٦)، والمعتمد: (٨٢١/٢) وشرح المختصر: (٣/ ٣٢٥)، والمرح الإسنوي بتعليقات الشيخ بخيت: (٤/ ١٤٦)، وشرح جمع الجوامع: (٣/ ٣١٥)، وإحكام الأحكام: (٣/ ٢١٨) ط الرياض، والروضة: (٣٤٣) ط الرياض وكشف الأسرار: (٤/ ٣٢)، وشرح المسلّم: (٣/ ٣٧٧)، وشفاء الغليل (٤٥٤)، والإبهاج: (٣/ ٥٩) والمنخول: (٤٠٤) والحاصل (٨٣٧)، وأصول السرخسي: (٢/ ٢٤٦) وما بعدها.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٨) من س.

<sup>(</sup>١) آخر الورقة(١٣٦) من ج..

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح. (٥) لم ترد الزيادة في جـ.

ومعلوم أنَّ ذلك [ممَّا(١)] لا فائدة فيه (١).

## [و(٣)] الجوات:

قد بيُّنًا: أنَّهُ لو توقُّفَ اقتضاءُ العلَّةِ للحكم \_ على انتقاءِ المعارض: لم يكنُّ الحاصلُ عندَ وجودِ المعارض \_ تمامَ العلَّةِ، بل جزءَها.

قوله: «لو كانَ كذلكَ \_ [لزم(٤)] جعلُ القيدالعدميُّ جزءاً من علَّةِ الوجودِ».

قلنا: إن فسَّرْنَا العلَّةَ بـ «الموجب» أو «الداعي» - [امتنعَ جعلُ القيدِ العدميّ جزءاً من علَّة الوجود<sup>(٥)</sup>].

 نحينئذ ـ لا نقول(٧): إنَّ عدمَ المعارض جزءُ العلَّةِ ، بل نقولُ: إنَّهُ يدلُّ على أنَّه حدث أمرٌ وجوديُّ انضمَّ إلى ما كانَ موجوداً \_ قبلُ.

[وحينثذِ(^)]: صار [ذلك(١٠)] المجموعُ علَّةً تامَّةً، فلم يلزمٌ من قولِنَا: «العلَّةُ التامُّةُ إِنَّما وجدتْ حالَ عدم المعارض » \_ أن يجعَل عدم المعارض جزءاً [من (۱۰)] العلَّة .

وإنْ فسَّرنا العلَّةَ بـ والمعرَّفِ، ـ لم يمتنعْ جعلُ القيدِ العدميِّ جزءاً من العلَّةِ، بهذا التفسير: كما أنَّا نجعلُ انتفاءَ المعارضِ جزءاً من دلالةِ المعجزِ على الصدق.

قولة: «لو كانَ عدمُ المخصِّص جزءاً من المعرَّفِ - لوجبَ على المتمسَّكِ بالعام [المخصوص ١٠] ذكرُ عدم المخصَّصاتِ،

(٣) هذه الزيادة من جه، آ، ي.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>Y) في جد، ي: «منه».

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين ساقط من ي.

<sup>(</sup>٦) أبدلت الفاء في غيرح بواو.

<sup>(</sup>٧) لفظ جد: ديقال،

<sup>(</sup>٨) سقطت الزيادة من ل.

<sup>(</sup>٩) هذه الزيادة من ح، ل.

<sup>(</sup>١٠) هذه الزيادة من ح، وعبارة ل: دجزء للعلة».

<sup>(</sup>١١) سقطت الزيادة من ي.

قلنا: لا شكَّ أنَّـهُ لا يجـوزُ التمسَّـكُ بالعـامِ \_ إلاّ بعـدَ ظنَّ عدمِ المخصَّصاتِ، فأمَّا أنَّهُ لم يجب الذكرُ \_ في الابتداءِ، فذلك يتعلَّقُ بأوضاعِ أهل الجدلِ، والتمسُّك بها في إثباتِ الحقائقِ \_ غيرُ جائزٍ.

قوله: «إنَّهُ يصيرُ الخلاف لفظيًّا».

قلنا: لا نسلم، فإنَّا إذا فسَّرْنَا العلَّةَ (٥) بـ «الداعي» أو «الموجِب»: لم نجعل العدم جزءً من العلَّةِ، ومن يجوِّذُ التخصيص لا يقولُ بذلك.

وإن فسَّرنا [ها(١)] بـ «الأمارة»: ظهرَ الخلافُ في المعنى ـ أيضاً ـ ؛ لأنَّ من أثبتَ العلَّة بـ «المناسبة» ـ بَحَثَ عن ذلك القيدِ العدميُّ، فإنْ وجدَ فيهِ مناسبةً ـ صحَّحَ العلَّة ، وإلا أبطلها.

ومن يجوِّزُ التخصيص - لا يطلبُ «المناسبة» [البتَّة (١)]- من هذا القيدِ العدمي .

# الحجُّةُ الثانيةُ - في المسألةِ:

أنَّهُ لا بدَّ وأن يكون بينَ كونِ المقتضي مقتضياً \_ اقتضاءً حقيقياً بالفعل! وبينَ كونِ المانعِ مانعاً [منعاً ( منعاً المنع عنعاً عقيقياً بالفعل : منافاة بالذات، وشرطُ طريانِ أحدِ الضدّينِ \_ انتفاء ( الضدّ الأوَّل ، فلا يجوزُ ( ) أن يكون انتفاء [ الضدّ ( ) الأوّل لطريانِ اللاحق، وإلا وقع الدور، فلمّا كانَ شرطُ كونِ المانعِ مانعاً \_ خروجَ المقتضي عن أنْ يكونَ مقتضياً بالفعل : [لم يجزُ أن يكونَ خروجُهُ عن كونِه مقتضياً بالفعل ، وإلا وقع الدورُ.

<sup>(\*)</sup> اخر الورقة (١٣٤) من ح.

<sup>(</sup>١) كذا في ل، آ، ي، ح، وأبدل الضمير في النسخ الأخرى بلفظ «العلة».

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ل.

<sup>(</sup>٣) انفردت بهذه الزيادة ح. (٤) لفظ ي هزوال».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۲۷) من آ. (٥) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٦) ما بين المعقوفتين سأقط من ح، ي.

فإذن: المقتضي إنَّما خرجَ عن كونِهِ مقتضياً ـ لا بالمانع ، بل(١)بذاتِهِ ، وقد انعقدَ الإجماعُ: على أنَّ ما يكونُ كذلك ـ فإنَّهُ لا يصلحُ للعلَّيَّةِ . الحجَّةُ الثالثةُ:

الوصفُ (٢) وجد ـ في الأصل ـ مع وجود الحكم ، وفي صورة التخصيص مع عدم الحكم ، ووجود أه مع الحكم ـ لا يقتضي القطع بكونه علَّة لذلك الحكم ، لكنَّ وجودة مع عدم الحكم ـ [في صورة التخصيص (٣)]: يقتضي القطع بَانَّة ليسَ [بـ(٤)] ـ علَّة لذلك الحكم .

ثم أنَّ الوصفَ الحاصلَ - في الفرع - كما أنَّهُ مثلُ الوصفِ الحاصلِ - في الأصلِ - في الأصلِ - في صورةِ التخصيص (\*) - فليسَ الأصلِ - فهو - أيضاً - مثلُ الوصفِ الحاصلِ - في صورةِ التخصيص (\*) - فليسَ إلحاقَةُ باحدهما أولى من إلحاقِهِ بالآخرِ ؛ ولما تعارضاً (\*) : لم يجزُ الحكمُ عليهِ بالعلَّيَّةِ .

قال المجوِّزونَ: الأصلُ في الوصفِ المناسب مع الاقترانِ - أن يكون علَّة ، فعندَ ذلك - إذا رأينا الحكم متخلِّفاً [عنه (٥)] في صورةٍ ، وعثرنا في تلك الصورةِ على أمرٍ يصلحُ أن يكونَ مانعاً: وجبَ إحالةُ ذلك التخلّفِ على [ذلك (٢)] المانع ، عملًا بذلك الأصل .

### أجاب المانعون:

بأنَّ الأصلَ ترتُّبُ الحكم على المقتضي، فحيثُ لم يترتَّب الحكمُ عليهِ: وجبَ الحكمُ بأنَّهُ ليسَ بعلَّةٍ، عملًا بهذا الأصلِ (٥)، فصار (١) هذا الأصلُ

(۲) زاد في ى: «قيد». (۳) سقطت الزيادة من ى.

(٤) هذه الزيادة من ح. ﴿ ﴿ ) آخر الورقة (١٣٠) من ل.

(\*) آخر الورقة (١٩٦) من س.

(٦) هذه الزيادة من ي. (\*) آخر الورقة (١٣٧) من ج.

(V) كذا في ح، آ، جه، ى، وأبدلت الفاء في النسخ الأخرى بواو.

<sup>(</sup>١) عبارة آ: «لا لمانع بل بذاته».

معارضاً (ا)للأصل اللّذي ذكرتموه، وإذا تعارضًا: وجبّ الرجوعُ إلى ما كانَ عليهِ \_ اوّلًا \_ وهو عدمُ العلّيةِ .

قال المجوِّزون: الترجيحُ \_ معنا \_ من وجهين (١):

### الأول:

أنَّا لو اعتقدنا أنَّ هذا الوصفَ غيرُ مؤثّرٍ - يلزمنا (٣) تركُ العملِ بالمناسبة مع الاقترانِ - من كلّ وجهِ .

ولو اعتقدنا أنَّه مؤثَّر عملنا (٤) بما ذكرتُم من الدليل ، من بعض الوجوه، لأنَّ ذلك الوصف له يفيدُ الأثر في بعض الصور، ولا شكُ أنَّ تركَ العمل بالدليل من (٩) وجه له أولى من تركِ العمل بالدليل من كلَّ الوجوه.

### الثاني:

[هـوان] أنَّ الوصفَ الَّذي ندَّعي كونة مانِعاً في صورة التخصيص في ناسبُ انتفاء الحكم ، والانتفاء حاصلٌ معه: فيغلبُ على الظنَّ أنَّ المؤثَّر في ذلك الانتفاء المانع، وإذا ثبت استنادُ (٧ ذلك الانتفاء إلى المانع: امتنع استنادُ (٧) إلى عدم المقتضي.

إذا ثبت هذا \_ فنقولُ: معكم أصلَّ واحدُّ، وهو: أنَّ الأصلَ ترتُّبُ الحكمِ على العلَّة ومعنا أصلَّان:

### أحدُهما:

أنَّ المناسبة \_ مع الاقترانِ \_ دليلٌ [على (^)] كونِ الوصفِ \_ في الأصلِ \_

(١) لفظ آ: ومانعاً، ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ جَاءَ وَلُوجِهِينِ ﴾ ﴿ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّا اللَّهُ الل

(٣) لفظ ل: وللزمنا». (٤) في ل، آ: وعلمنا».

(۵) عبارة ل: ومن بعض وجوه، وفي جـ: ومن وجوه.

(٦) لم ترد الزيادة في ي.

(٧) كذا في ص، ح، أ، ولفظ غيرها: «اسئاد» في الموضعين.

(٨) لم ترد الزيادة في ي.

علُّةً لثبوتِ الحكم فيه.

### (١) الثاني:

أنَّ المناسبةَ مع الاقترانِ \_ [في صورةِ التخصيصِ (٢)] \_ دليلَ على كونِ المانع علَّةُ لانتقاءِ الحكم فيها، ومعلومُ أنَّ العملَ بالأصلينِ \_ أولى من العمل بالأصل الواحدِ.

## أجاب المانعون عن الأوَّل :

بأنّا لا نسلّم أنَّ المناسبة [مع ٣٠] الاقترانِ دليلٌ العلّية بل ٣٠) عندنا: المناسبةُ مع الاقترانِ والاطّرادِ \_ دليلُ العلّيةِ ؛ فإن حذفتم الاطّرادَ عن درجةِ الاعتبارِ \_ فهو أوّل المسألةِ .

### وعن الثاني:

أنَّا لا نسلَّمُ أنَّ انتفاءَ الحكم \_ في محلِّ التخصيص \_ يمكنُ تعليلة \_ بالمانع ؛ لأنَّ ذلك الانتفاءَ كانَ حاصلًا \_ قبلَ حصول ِ ذلكَ المانع ي، والحاصلُ لا يمكنُ تحصيلة ثانياً .

أجابَ المثبتون عن هذا من وجهين:

#### الأول:

أنَّ العللَ الشرعيَّةَ \_ معرِّفاتٌ: فلا (٤) يمتنعُ كونُ (٩) المتأخرَ علَّةً للمتقدم \_ بهذا التفسير.

### الثاني:

أنَّ المانعَ علَّةً لنفي الحكم ، لا لانتفائهِ ، والنفيُّ عبارةً: عن منعِهِ من الدخول ِ - في الوجودِ ، بعد كونِهِ بعرضيَّةِ الدخول ِ (٥٠).

(٣) أبدلت في غير ح بواو. (١) أخر الورقة (٨٥) من ى-

(٤) أبدلت الفاء في غير ح، آ، ي بواو.

(\*) آخر الورقة (١٣٥) من ح. (٥) لفظ ي: ١الوجود،

<sup>(</sup>١) زاد في ح، آ: ﴿ وا ، (٢) سقطت الزيادة من آ، ي.

## أجابَ المانعون عن الأوَّل :

بأنَّهُ إذا كانَ المرادُ من العِلَّةِ - «المعرِّف»: لم يلزم من تعليل ذلك الانتفاءِ بعدم المقتضى تعذُّرُ تعليله - أيضاً - بالمانع ، لجوازِ أن يدلُّ على المدلول الواحدِ دليلانِ: أحدهما وجوديٌّ ، والآخر عدميٌّ .

## وعن الثاني:

أنَّ تأثيرَ المانع ليسَ في إعدام شيءٍ؛ لأنَّ ذلك يستدعي سابقةَ الوجود؛ وها هنا الحكمُ لم يوجد \_ ألبتةَ \_ فيمتنَعُ إعدامُهُ: فعلمَ أنَّ (\*) المستند إلى المانع ِ ليسَ إلا [ذلك (١)] العدم (\*) السابقُ.

# احتجُ من جوَّزَ تخصيصَ العلَّةِ بوجوهِ:

#### أحدُها:

أَنَّ دَلَالَةَ العَلَّةِ عَلَى ثَبُوتِ الحكمِ (\*) في محالَّها \_ كذلالةِ العام على جميع الأفرادِ، وكما أنَّ تخصيصَ العامِّ \_ لا يوجب خروج العام عن كونه حجَّة (\*): فكذا تخصيصُ العلَّةِ: [لا يقدحُ في كونها علَّة (\*)].

#### وثانيها:

أنَّ اقتضاءَ الوصفِ لذلك الحكم \_ في (٤) هذا المحلِّ، إمَّا أن يتوقَّفَ على اقتضاءِ الحكم \_ في ذلك المحلِّ الآخر. أو لا يتوَّقفَ:

والأوَّلُ محالٌ؛ لأنَّه ليسَ توقُّف أحدِهما على الآخرِ \_ أولِي من العكسِ:

<sup>(</sup>١) آخر الورقة (١٤) من ص.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في خ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۲۸) من آ. (\*) آخر الورقة (۱۷۰) من س.

 <sup>(</sup>٢) كذا في ح، وعبارة س: «لا يقدح في كونه عاماً»، وفي ح، آ، ل، ص نحوها غير
 أنه أبدلت لفظة «عاماً» فيها بلفظ «علّة».

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين لم يرد في غيرح.

<sup>(</sup>٤) زاد في س، آ:، «مثل».

فيلزم افتقارُ كلُّ واحدٍ \_ منهما \_ إلى الأخرِ: فيلزم(١) [الدور(٢)].

(٣) وإنْ لم يفتقر واحد - منهما - إلى الآخر - فحينئذ: لا يلزمُ من انتفاءِ أحدِهما - انتفاء الآخر: فلا يلزمُ من انتفاءِ كونِ الوصفِ مقتضياً لذلك الحكم - في هذا المحل - انتفاء كونه مقتضياً لذلك الحكم - في المحل الآخر. وثالثها(٤):

العقلاءُ أجمعوا(\*) على جوازِ ترك العمل بمقتضى الدليل - في بعض الصورِ - لقيام دليل أقوى من الأوَّل فيه، مع أنَّهُ يجوزُ التمسُّكُ بالأوَّل (\*) - عند عدم المعارض ؛ فإنَّ الإنسانَ يلبسُ الثوبَ لدفع الحرِّ والبرد، وإذا (\*) اتَّفق لبعض الناس - أنْ قالَ له ظالمٌ: «إنْ لَبِسْتَ هذا الثوبَ قتلتُكَ» - فإنَّهُ يتركُ العمل بمقتضى الدليل الأوَّل - في هذه الصورة - وإن كانَ يعملُ بمقتضاهُ في غيرها: [من الصور (\*)].

وإذا ثبتَ حسنُ ذلك \_ في العادةِ: وجب حسنُه في الشرع ؛ لقوله عليه الصلاةُ والسلامُ: «مَا رآه المُسَلمونَ حسنًا \_ فهو عند اللهِ حَسنٌ».

#### ورابعها(۲):

(٨) أَنَّ العلَّة الشرعيَّة - أمارةً، فوجُودها في بعض الصور - دون حكمِها - لا يخرجُها عن كونِها أمارةً؛ لأنَّه ليسَ من شرطِ كونِ الشيءِ أمارةً على الحكم - أن يستلزِمَهُ دائماً: فإنَّ الغيمَ الرطبَ - في الشتاءِ - أمارةُ المطرِ، ثم عدمُ المطرِ في بعض الأوقاتِ - لا يقدحُ في كونِهِ أمارةً.

<sup>(</sup>١) كذا في ح، آ، ي، ص، وفي غيرها: «فلزم».

<sup>(</sup>٢) سقطت من ى، وأورد بدلها: وأن لا يفتقر واحد منهما إلى الآخر».

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «أن». (٤) لفظ آ: «الثالث».

<sup>(</sup>٥) عبارة ي: وأجمع العقلاء». (١٣١) من ل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورفة (١٣٨) من ج. (٦) لم ترد الزيادة في ح، آ، ج.

<sup>(</sup>٧) في آ: «الرابع». (٨) زاد في ح، جـ: «وهو».

### وخامسها(١):

أنَّ السوصف المنساسب ـ بعد التخصيص ِ ـ يقتضي (٢) ظنَّ ثبوتِ الحكم : فوجبَ العملُ بهِ .

# بيانُ الأوّل :

أنّا إذا عرفنا من الانسان \_ كونة مشرّفاً مكرّماً مطلوب البقاء : غلب على ظنّنا حرمة قتله ، وإن لم يخطر ببالنا \_ في ذلك الوقت \_ ماهيّة الجناية (٢) ، فضلًا عن عدمِها : فعلمنا أنَّ مجرّد النظر إلى الإنسانيَّة \_ مع مالَها من الشرف \_ يفيدُ ظنّ حرمة القتل [وأنَّ عدم كونه جانياً \_ ليس جزءاً من المقتضى لهذا الظنُ ؛

وإذا كانَ كذلك \_ فأينما حصلت الإنسانيَّة : حصلَ ظنَّ حرمةِ القتل (\*)]. وإذا ثبتَ أنَّه يفيدُ ظنَّ الحكم : وجبَ العملُ بهِ ؛ لأنَّ العملَ بالظنَّ واجبُ.

## وسادسُها(٥):

أنَّ بعضَ الصحابةِ قالَ بتخصيص العلَّةِ: روي عن ابن مسعود \_ أنَّهُ كان يقولُ: «هذا حكمٌ معدولٌ بهِ عن القياس (١٠)». وعن ابن عباس مثله ؛ ولم ينقل عن أحدٍ أنَّه أنكرَ ذلك عليهما: وذلك يفيدُ انعقادَ الإجماع \_

### وسابعها(٧):

أنَّهُ وجدً ـ في الأصل ِ ـ المناسبةُ مع الاقترانِ ـ في ثبوتِ الحكم ِ .

<sup>(</sup>١) في آ: «الخامس».

<sup>(</sup>٢) ج، ى: (يفيد). (٢) لفظ ل: (الحياة).

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من ي، ولفظ وفاينما، في جـ: وفمهما،

<sup>(</sup>٥) في آ: «السادش».

<sup>(</sup>٦) هذا أثر يذكره بعض الأصوليّين كما ذكره المصنف بصيغة التمريض، ولم أعثر عليه ـ فيما رجعت إليه ـ من كتب الآثار، وليس من لغة عصر ابن عباس وابن مسعود، على ما يبدو.

<sup>(</sup>٧) في آ: «السابع».

وفي صورةِ التخصيصِ \_ المناسبةُ مع الاقترانِ \_ في انتفاءِ الحكم ، فلو أضفنا \_ في صورةِ التخصيصِ \_ انتفاءَ الحكم إلى انتفاءِ المقتضي ، كنّا قد تركنا العمل بذينك الأصلين، [لكنّا عَمِلْنَا بأصل واحدٍ \_ وهو: أنّ الأصل أن يكونَ عدمُ الحكم لعدم المقتضي.

أمَّا لو أضَفْنا \_ في صورة التخصيص \_ انتفاء الحكم إلى حصول المانع: كنّا عملنا بذينك الأصلين (١) وخالفنا أصلاً واحداً \_ وهو أن [يكون (١)] عدمُ الحكم لعدم المقتضي؛ ومعلومٌ أنَّ مخالفة الأصل الواحد \_ لإبقاء أصلين: أولى من العكس ، فإحالة انتفاء الحكم (٥) على المانع \_ أولى من إحالتِه على عدم المقتضى.

[و(")] الجوابُ عن الأوّل ِ: أن نقول("):

ما الجامع؟!

ثمَّ الفرقُ \_ أنَّ دلالةَ العامُّ المخصوصِ على الحكم \_ وإن كانت موقوفةً على عدم المخصّص (أ)، [إلَّا أنَّ عدمَ المخصّص ِ إذا ضُمَّ إلى العامُّ \_ صارَ المجموعُ دليلًا على الحكم .

أمًّا العلَّةُ \_ فإنَّ دلالتها مُوقوفةً على عدم المخصَص (٥)]، وذلك العدمُ لا يجوزُ ضمَّهُ إلى العلَّةِ على جميع التقديراتِ.

أمّا أولاً \_ فلأنَّ \_ منهم \_ من منع كونَ القيدِ العدميِّ جزءاً من علَّةِ الحكمِ الوجودي .

<sup>(</sup>١) سقط ما بين المعقوفتين كله من ي، ولفظ وحصول، لم يرد في غيرح، آ، ج.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (١٧١) من س.

<sup>(</sup>٣) هذه الواو من زيادات ح، آ، جـ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٦) من ح . (٤) لفظ ح: «التخصيص».

<sup>(</sup>ه) ما بين المعقوفتين سقط من صلب ى، وأضيف بعد ذلك تصحيحاً ولفظ «موقوفة» .

والّذين جَوّزُوه قالوا: إنّما يجوزُ ذلك بشرطِ أنْ يكونَ مناسباً فلا جرم: وجبَ ذكرهُ في أوَّل الأمرِ ليُعرَفَ - أنه هل يصلحُ (١) لأنْ يكونَ جزءاً لعلةِ الحكم (١)، أم لا؟

## وعن الثاني:

أنّا إن فسَّرْنَا العلَّة بـ «الموجب» أو «الداعي» ـ كانَ ـ شرطُ كونِهِ علَّةُ للحكمِ في جميعِ المحالُ (\*)؛ لأنَّ الحكمِ في جميعِ المحالُ (\*)؛ لأنَّ العلَّة إنَّما توجبُ الحكمُ لماهيَّتها، ومقتضى الماهيَّة أمرُ واحدُ: فإن كانتُ تلك الماهيَّة (\*) موجبةً لذلك الحكم في موضع : وجبَ كونُها كذلك في كلُّ المواضع ، وإلاّ فلا .

## وعن الثالث:

أنَّهُ لا نزاعَ فيما قالوه ، لكنَّا ندَّعي : أنَّه ينعطفُ ـ من الفرقِ بين الأصلِ ، وبين صورةِ التخصيص ِ ـ قيدٌ على العلَّةِ ؛ وهم ما أقاموا الدلالة على فسادِ ذلك.

## وعن الرابع :

أنَّ النظرَ في الأمارةِ - إنَّما يفيدُ ظنَّ الحكم ، إذا غلبَ على الظنِّ - انتفاءُ ما يلازمُهُ انتفاءُ الحكم ؛ فإنَّ من رأى الغيمَ الرطب - في الشتاء - بدون المطرفي بعض الأوقاتِ ، ثمَّ رآه مرَّةً (\*) أخرى: فإنَّهُ لا يغلبُ على ظنَّهِ نزولُ المطرِ ، إلاّ إذا غلبُ على ظنَّه - انتفاءُ الأمر الذي لازمَه عدمُ [نزول (٤)] المطر - في

<sup>(</sup>۱) كذا في ص، ح، ى، وفي غيرها: «يصح».

<sup>(</sup>٢) عبارة غيرح، آ، ل: «جزء العلَّة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٩) مَنِ آ.

<sup>(</sup>٣) زاد في آ: «مقتضية»!، وفي ل، ى وردت بدل «موجبة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٩) من جه.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٦) من ٰي. (٤) لم ترد الزيادة في آ.

المرَّةِ الأولى - وذلك لا يقدحُ في قولنا.

### وعن الخامس:

أَنَّهُ مسلَّم لك [-نَّا(١)] ندَّعي: أنَّهُ ينعطفُ من الفرقِ(٩) ـ بين الأصلِ وصورةِ التخصيصِ قيدٌ على العلَّةِ.

### وعن السادس:

هبْ أنَّهم قالوا [ذلك(٢)]، لكنَّهم لم يقولوا: التمسُّكُ بذلك(٢) القياسِ جائزٌ أم لا؟

## وعن السابع :

ما ذكرنا [ه(٤)] ـ في الحجُّةِ الثالثةِ (م) من جانبنا.

المسألة الثانية:،

في كيفيَّةِ دفع النقض ِ.

هذا لا يمكن إلا بأحد أمرين:

#### حدُهما:

المنعُ من [حصول (١٠)] تمام ِ تلكُ الأوصافِ في صورةِ النقض ِ.

## والثاني:

المنعُ من عدم الحكم .

أمَّا القسمُ الأوَّلُ - ففيهِ أبحاثُ:

### أحدُها(٧):

المستدلُّ إذا منعَ من وجودِ الـوصفِ ـ في صورةِ النقضِ : لم يمكُّن

(١) لم ترد في غير ح. (\*) آخر الورقة (١٣٢) من ل.

(٢) هذه الزيادة من ل، آ، وفي ح، جه: «بذلك» ولم ترد في النسخ الأخرى.

(٣) في جـ، ل: «بهذا».
 (٤) لم يرد الضمير في آ.

(٥) في ل: «الثانية»، وفي ى: «السابقة».

(٦) لم ترد الزيادة في ح.
 (٧) لفظ ى: «الأول».

المعترض من إقامة الدليل على وجوده فيها (١)؛ لأنَّه انتقالُ إلى مسألة أخرى، بل لوقالَ المعترضُ: ما دللت به على وجود المعنى في الفرع \_يقتضي وجوده في صورة النقض ، فهذا لو صحّ - لكانّ نقضاً على دليل وجود العلّة \_ في الفرع \_ لا على كونِ ذلكَ الوصفِ علّة للحكم : فيكون انتقالًا من السؤال \_ الذي بدأ به إلى غيره.

#### وثانيها:

أنَّ المنعَ من وجودِ الوصفِ \_ في صورةِ النقضِ \_ إنَّما يمكنُ لو وجدَ (٢) قيدً في العلَّةِ يدفعُ النقضَ، وذلك القيدُ \_ إمَّا أنْ يكونَ له معنى واحدً أو معنيان: فإن كانَ معناه واحداً، فإمَّا أن يكونَ [وقوع (٣)] الاحترازِ به \_ ظاهراً \_ أو لا يكونَ .

مثال الظاهر \_ قولنا: «طهارةٌ عن حدثٍ ، فتفتقرُ إلى النيَّةِ: كالتيمَّم ؛ فنقضُه بإزالةِ النجاسةِ \_ غير واردٍ ؛ لأنَّا نقولُ: عن حدثٍ ، وإزالةُ النجاسةِ \_ لا تكونُ عن حدثٍ » .

مثال الخفي \_ قولنا في السلم الحال : «عقدُ معاوضة \_ فلا يكونُ الأجلُ من شرطِه : كالبيع ، ولا ينتقضُ بالكتابة ؛ لأنَّها ليست معاوضةً ، لكنَّها عقدُ إرفاق ، \_

أمًا إذا كان اللفظ(٤) له معنيان \_ فإمًا أن يكونَ مقولًا عليهما بالتواطؤ أو بالاشتراك:

مثال التواطؤ \_ قولْنَا: «عبادةً متكرَّرةً، فتفتقرُ إلى تعيينِ النيَّةِ: كالصلاةِ». فإن قيل: ينتقضُ بالحجِّ؛ فإنَّهُ يتكرَّرُ على زيدٍ وعمرو.

قلنا: التكبرارُ مقبُولٌ على التكبرارِ ـ في الـزمـانِ، وعلى التكبرارِ ـ في الأشخاص ِ. والأظهرُ هو الأوَّلُ. وهو مرادُنا ها هنا.

<sup>(</sup>١) زاد في جـ: «إذا كان حكماً شرعياً».

<sup>(</sup>٢) كذا في آ، وهو الأنسب، وفي غيرها: «لوجود».

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۷۲) من س. ﴿ ٤) في ح: وللفظة».

مثال الاشتراك \_ قولُنا: «جمعُ الطلاقِ في القرِّ الواحد(١) \_ لا يكون مبتدعاً: كما لو طلَّقها \_ ثلاثاً \_ في قرِّ واحدٍ، مع الرجعةِ بين الطلقتين.

فإن قيل: ينتقضُ بما لو طلّقها في الحيض.

قلنا: أردنا بالقرء - الطهرَ.

## وثالثها:

أنَّه هل يجوزُ دفعُ النقضِ بقيدٍ طرديُّ؟

أمًا الطاردون \_ فقد جُوَّزُوهُ .

وأمَّا منكرو الطردِ \_ فمنهم من جوَّزَهُ .

والحق: أنَّهُ لا يجوزُ، لأنَّ أحدَ أجزاء العلَّةِ إذا لم يكن مؤثّراً: لم يكن مجموعُ العلَّةِ مؤثّراً. ولأنّهُ لو جاز تقييدهُ بالقيد الطرديُ (٢) لجازَ تقييدهُ بنعيقِ الغراب، وصريرِ الباب، وبالشخص والوقتِ؛ ولا نزاعَ في فسادِهِ.

(٣) القسم الثاني ـ في منع عدم الحكم :

وفيه أبحاثُ:

#### أحدُها:

أنَّ انتفاء الحكم ِ - إن كانَ مذهباً للمعلَّل ِ والمعترض ِ [معاً<sup>(1)</sup>] كانَ متوجَّهاً.

وإن كان مذهباً للمعلّل \_ فقط \_ كان متوجّهاً \_ أيضاً \_: لأنَّ المعلّل إذا لم يف بمقتضى علّتِهِ \_ في الاطّرادِ \_ فلأن لا (\*) يجبّ على غيرِه : كان أولى .

وإن كانَ مذهباً للمعترض ِ ـ فقط ـ لم يتوجَّهُ ؛ لأنَّ خلاف المعترض ِ ـ في

<sup>(</sup>۱) في ي، آزاد: دف. (4) آخر الورقة (١٣٧) من ح.

<sup>(</sup>۲) كذا في ح، آ، ل. وفي النسخ الأخرى: «بقيد طردي»،

<sup>(</sup>٣) في آ زيادة: ﴿ وَأَمَا ۗ .

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في ى. (٥) هذه الزيادة من ى، آ.

تلك المسألة كخلافه \_ في المسألة الأولى \_ وهو محجوجٌ بذلك الدليل \_ في المسألتين \_ معاً.

#### وثانيها:

أنَّ المنعَ من عدم الحكم \_ قد يكونُ ظاهراً، وهو معلومٌ .

وقد يكونُ خفيًا \_ وهو على وجهين:

#### الأوّل: \_

كقولِنَا في السلم الحالِّ: «عقدُ معاوضةٍ ، فلا يكونُ الأجلُ من شرطِهِ». فإن قيل: ينتقضُ بالإجارة.

قلنا: الأجلُ ليسَ شرطاً (١) في الإجارَةِ، بل تقديرُ المعقودِ عليهِ..

### الثاني: ـ

كقولنا: «عقدُ معاوضةٍ ، فلا ينفسخُ بالموتِ: كالبيعِ ».

فإن قيل: ينتقضُ بالنكاح .

قلنا(\*): هناك لا ينتقضُ (١) بالموت، لكن انتهى العقدُ.

#### وثالثهان

أنَّ الحكمَ إمَّا أنْ يكونَ مجملًا ﴿ أَو مَفْصَلًا ، وكلَّ واحدٍ \_ منهما \_ إمَّا في طرفِ الثبوت، أو في طرفِ الانتفاءِ .

فهذه الأقسام (1) أربعة :

<sup>(\$)</sup> أخر الورقة (١٣٠) من آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٠) من ج.

<sup>(</sup>١) لفظ ج، آ، ي، ل: «بشرط».

<sup>(</sup>ہ) آخر الورقة (۱۳۳) ملّٰ ل،

<sup>(</sup>٢) لفظ ح، آ، ل: «يبطل»، وفي ي: «ينفسخ».

<sup>(</sup>٣) لفظ ل: «وإمّاء. (٤) في ي، ص «أقسام».

## الأوّل:

الإِثباتُ المجملُ - والمرادُ: أنّا ندّعي ثبوتَهُ، ولو في صورةٍ مّا؛ فهذا (١) لا ينتقضُ بالنفي المفصَّلِ - وهو النفيُ عن صورةٍ معينة الثبوتُ المجملَ - يكفي فيه ثبوتَهُ في صورةٍ واحدةٍ، والثبوتُ في صورةٍ واحدةٍ - لا يناقضُهُ النفيُ في صورةٍ معينةٍ .

## الثاني:

النفي المجمل - ومعناهُ: أنَّهُ لا يثبتُ - البِّنَّة - ولا في صورة واحدةٍ؛ فهذا ينتقضُ بالثبوتِ المفصَّلِ ؛ لأنَّ ادَّعاء النفي عن كلَّ الصورِ - يناقضُهُ في صورةٍ معيّنةٍ .

#### الثالث:

الإثباتُ المفصَّلُ لا يناقضُهُ النفيُ المفصَّلُ؛ لأن الثبوتَ في صورةٍ معيَّنةٍ ـ لا يناقضُهُ النفيُ في صورة أخرى، لكن يناقضُهُ النفيُ المجملُ؛ لأن الثبوتَ في صورةٍ واحدةٍ ـ يناقضُه النفي المجملُ().

## الرابعُ :

النفي المفصَّلُ - لا يناقضُهُ الإِثباتُ المفصَّلُ؛ لما تقدم، ولا الإِثباتُ المجملُ؛ لأنّه في قوَّةِ الإِثباتِ المفصَّلِ ، بل يناقضُه الإِثباتُ العامُّ.

### ورابعها:

أنَّ الحكم \_ الّذي لا يكونُ ثابتاً تحقيقاً، لكنّه يكونُ ثابتاً تقديراً هل يكون [ذلك(٣)] دافعاً للنقض ؟

مثاله \_ إذا قال(\*): «ملكُ الأمُّ علَّةٌ [لرقَّ الولدِ<sup>(3)</sup>]».

(٣) لم ترد الزيادة في آ، ي.

<sup>(</sup>١) زاد في ي: وكله،

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٤٦) من ص.

<sup>(</sup>٢) لفظ ل، آ، ي: «العام».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٣) من س. (٤) سقطت الزيادة من ل.

قيل(١): «ينتقضُ ذلكَ بولدِ المغرورِ بحريةِ الجاريةِ ؛ فإنّهُ ينعقدُ ولدُه حرّاً » \_ فها هنا انتفى ملكُ الولدِ \_ تحقيقاً \_ ولكنّهُ موجودً \_ تقديراً \_ بدليلِ أنّ الغرمَ يجبُ على المغرورِ (١) ، ولولا أنّ الرقّ في حكم الحاصل المندفع ، وإلّا لما وجبت قيمةُ الولد .

## المسألة الثالثة:

[وهي(٣)] مشتملة على فرعين من فروع تخصيص (١) العلَّةِ:

# [الفرعُ (٥)] الأوَّل:

إذا تخلّفَ الحكمُ عن العلّةِ ـ لا لمانع ، [ف(٦)] ـ هل يقدحُ ذلك في صحّةِ العلّةِ أم لا؟

قال قوم : لا يقدح ؛ لأنّا لم ندّع في [مثل (٧)] هذه العلّة \_ كونَها مستلزمة للحكم \_ قطعاً \_ بل ادّعينا كونَها مستلزمة (١٠ للحكم \_ ظاهراً \_ فتخلّف الحكم عنها في (٩) بعض الصور \_ لا يقدحُ في كونها مستلزمة له \_ غالباً : فوجب أن لا يكونَ مفسداً للعلّة .

والحقُّ أنَّهُ مفسد [للعلَّة ٢٠]؛ لأنَّ ذاتَ العلَّةِ، إمَّا أن تكونَ مستلزمةً للحكم. أو لا تكونَ.

فإن كانت مستلزمةً له \_ وجب كونها كذلك أبداً؛ ولو كانت كذلك \_ أبداً \_

<sup>(</sup>١) في جد: «فقيل».

 <sup>(</sup>٢) راجع أقبوال الفقهاء في وجبوب الغبرم على المغرور في المغني لابن قدامة:
 (٢/٦٥)، وانظر ما قاله الإمام الغزائي في الشفاء (٤٦١، و٤٨٦) في هذا المقام.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من خ.

<sup>(</sup>٤) لفظ ل: «تحصيل»، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>a) هذه الزيادة من ي. (٦) هذه الزيادة من ج.

<sup>(</sup>٧) لم ترد الزيادة في ى . (A) لفظ ي: «علَّة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٧) من ى. (٩) انفردت بهذه الزيادة آ.

لما زالَ هذا الحكم إلاّ لمزيل ؛ وذلك المزيلُ هو المانعُ فحيث زالت تلك المستلزميّة ، لا لمزيل : علمنا أنَّ تلك الذات ـ غير موصوفةٍ بتلكَ المستلزميّة : فوجبَ أن لا يكونَ علَّةً .

# [الفرع(١)] الثاني:

المتمسكُ بالعلَّةِ المخصوصةِ - هل يجبُ عليه في ابتداء الدليل ِ ذكر نفي المانع ، أم لا؟

أمَّا الَّذِينَ قالوا: لا يجبُ (٢) [ذكره في الابتداء (٢)] \_ قالوا: لأنَّ المستدلُّ مطالبٌ بذكرِ ما يكونُ موجِباً للحكم ، ومؤثّراً فيه ، والموجبُ (١) لذلكِ الحكم \_ حو ذلك الوصفُ.

وأمَّا [نفي(٥)] المانع ِ ـ فليسَ له دخلٌ في التأثيرِ؛

وإذا كانَ كذلك: لم يجب (١) ذكرة \_ في الابتداء.

والذين قالوا: يجبُ (٧) ـ احتجّوا: بأنَّ المستدلَّ مطالبٌ بـ [ذكر (٨)] ما يكون معرَّفاً للحكم ، والمعرَّفُ للحكم ليسَ تلك الأمارة - فقط، بل تلك الأمارة ، مع عدم المخَصَّص ؛

وإذا كان كذلك: وجب ذكرُهما معاً [فمقتضى هذا(\*) الدليل بيانُ نفي ِ كلُّ الموانع: ابتداءاً، إلاَّ أنَّ إيجابَ ذلك يُفضي إلى العسرِ والمشقَّة (^)].

<sup>(</sup>١) انفردت بهذه الزيادة ي.

<sup>(</sup>٢) لفظ ح: ويجوزي، وهو وهم.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من آ، ي، وفي ح اقتصر على كلمة «ذكره».

<sup>(</sup>٤) لفظ ل: والمؤثرة.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ل، آ، ي.

<sup>(</sup>٦) لفظ آ: (يجزي، وهو وهم.

<sup>(</sup>٧) في ل، آ: اليجوز). (٨) لم ترد الزيادة في ل.

<sup>(</sup>٩) ما بين المعقوفتين ساقط من ي، وقوله: «فمقتضى في غيرح، آ، جه: «فيقتضى»، والعلامة (\*) لأخر الورقة (١٣٨) من ح.

أمَّا إيجابٌ نفي الموانع \_ المتَّفقِ عليها \_ فلا يُفضي إلى ذلك فوجبَ أنْ يجبَ ذكرُهُ.

## المسألة الرابعة:

في أنَّ النقضَ(١) إذا كانَ وارداً ـ على سبيل ِ الاستثناء، هل يقدح في العلَّةِ أم لا؟

قَالَ قُومٌ: إِنَّهُ لا يقدحُ \_ سواءٌ كانت العلَّةُ معلومةً، أو مظنونةً:

أمّا المعلومة - فلأنّا نعلمُ أنَّ من لم يُقْدمْ على جنايةٍ(١) لاراً) يؤاخذ(٩) بضمانها، ثمّ هذا لا ينتقضُ بضرب الديةِ على العاقلةِ .

وأمَّا المظنونةُ \_ فكالتعليل ِ بالطعم ِ: فإنَّهُ لا ينتقضُ بمسألةِ العرايا؛ فإنَّها وردت \_ على سبيل الاستثناءِ \_ رخصةً .

واعلم: أنَّا إنَّما نعِلمُ ورودَ النقض \_ على سبيل (٤) الاستثناءِ \_ إذا كانَ لازماً على جميع المذاهب: على جميع العلل (٠٠): كالقوت والكيل والمال والطغم (٠٠).

وإنَّما قلنا: إنَّ الواردَ موردَ الاستثناءِ ـ لا يقدح في العلَّةِ، لأنَّ الإجماعَ لمَّا انعقدَ على أنَّ حرمةَ (\*) الرِّبا ـ لا تعلَّلُ إلا باحدِ [هذه (٢)] الأمور الأربعةِ ؛ ومسألةُ العرايا ورادة عليها [أربعتها (٧)]: فكانت هذه المسألة واردةً على علةٍ قطعِنا بصحَّتِها ؛ والنقضُ لا يقدحُ في مثل هذه العلَّةِ.

(\*) آخر الورقة (١٣١) من آ.

(۵) احر الورك (۱ ۱ ۱ ) (۷) لم ترد في ي.

<sup>(</sup>١) لفظ جـ: «البعض»، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٢) لفظ ج، آ، ي: «الجناية»، وعبارة ل: «لم تصدر عنه الجناية».

<sup>(</sup>٣) في غيرح: «لم».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤١) من جـ.

<sup>(</sup>٤) لفظ آ: «هيأة».

<sup>(</sup>٥) سقطت الزيادة من ل

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٤) من ل.

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ح.

وأمًّا أنَّه هل يجبُ الاحترازُ عنه \_ في اللَّفظِ \_ فقد اختلفوا فيه ؛ والأولى الاحترازُ منه .

## المسألة المخامسة:

الكسرُ نقضٌ يردُ على المعنى ، دون اللّفظِ - كما إذا قال (١) في وجوبِ صلاةِ الخوفِ: «صلاةً يجبُ قضاؤها - فيجبُ أداؤها: قياساً على صلاةِ الأمنِ» ، فيظنُ المعترضُ أنّهُ لا تأثيرَ لكونِ العبادةِ صلاةً - في هذا الحكم - وأنّ المؤثّر هو(٩): وجوبُ القضاءِ ، فينقضُهُ (٢) بصوم الحائض ؛ فإنّهُ يجب قضاؤهُ ، ولا يجبُ أداؤهُ .

واعلم: أنَّ المعترضَ ما لم(") يبيِّن إلغاءَ القيدِ \_ الَّذي بهِ وقعَ الاحترازُ عن النقض \_ لا يمكنُهُ إيرادُ النقض على الباقي: فيكونُ ذلك [في الحقيقة (٤)] قدحاً في تمام العلَّة ؛ لعدم (٩) التأثير في (١) جزئها بالنقض.

<sup>(</sup>١) لفظ ح: «قيل»، والفاعل أو نائبه المستدل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٤) من س.

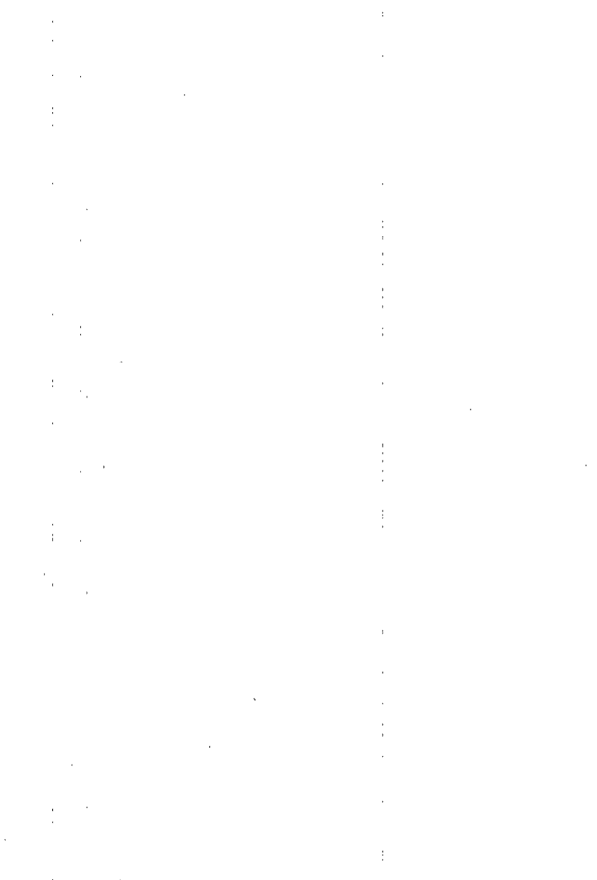
<sup>(</sup>٢) في ح: (فينتقض).

<sup>(</sup>٣) في ي: «لما لم».

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٥) لفظ ي: «بعدم».

<sup>(</sup>٦) في ل: ﴿وَفِي ٤٠



# الفصل الثاني في عدم التأثير

وهو: عبارةً عمَّا إذا كانَ الحكمُ يبقى ـ بدونِ ما فرِضَ علَّةً له.

وأمّا «العكسُ» - فهو أن يحصلَ مثلُ ذلك الحكم ِ - في صورة أخرى، لعلّةٍ (١) تخالفُ العلَّة الأولى .

إذا عرفتُ هذا \_ فنقول:

الدليل على أنَّ عدمَ التأثيرِ \_ يقدح في [كونِ الوصفِ علَّة (٢) \_ هو]: أنَّ الحكمَ لمَّا بقيَ بعدَ عدمِهِ، وكانَ موجوداً قبلَ وجودِهِ: علمنا استغناءهَ عنه، والمستغنى عن الشيءِ لا يكون معلَّلًا به.

واعلم: أنَّ هذا حتَّ \_ إذا فسَّرنا العلَّةَ بـ «المؤثِّر».

أمّا إذا فشرناها: ب «المعرَّفِ» - فلا؛ لجوازِ أنَّ (٣) كونَ الحادثِ معرِّفاً لوجودِ ما كانَ موجوداً - قبلهُ - ويبقى موجوداً - بعده -: كالعالَم مع الباري تعالى .

[وأمَّا(1)] أنَّ العكسَ غيرُ واجبِ \_ في العلل \_ فهو قولُناً ، وقولُ المعتزلةِ .

وأمّا أصحابُنا \_ فإنّهم أوجبوا «العكسّ» في العلّل(<sup>(١)</sup> العقليّة ، وما (<sup>(١)</sup> أوجبوا في العلَل الشرعيّة .

<sup>(</sup>١) في غيرح: «بعلَّة».

<sup>(</sup>٢) سقط ما بين المعقوفتين من ي، وورد بدله: «العلة و».

<sup>(</sup>٣) عبارة ل: «فلا يجوز أن يكون».

<sup>(</sup>٤) سقطت الزيادة من ي.

 <sup>(</sup>۵) في غيرى: «العلة».
 (٦) لفظ ي: «كما».

والدليل على عدم وجوبه - في العلل العقلية -: أنَّ المختلفين يشتركانِ في كون كلَّ واحد - منهما - مخالفاً للآخرِ، [وتلك المخالفة - من لوازم ماهِيَّتِهما، واشتراكُ اللوازم مع اختلاف (٤)] الملزومات - يدلُّ على قولنا.

والّذي يدل على جواز ذلك \_ في العلل الشرعيَّة \_: أنَّا سنقيمُ الدلالةَ على جوازِ تعليل الأحكام المتساوية \_ بالعِلَل المختلفة \_ في الشرعيَّات ؛ وذلك يوجبُ القطعُ \_ بأنَّ العِكسَ» غيرُ معتبرِ.

<sup>(</sup>١) ساقط من ل.

# الفصل الثالث في القلب

[وفيه مسائل:

المسألة الأولى:

في حقيقته<sup>(١)</sup>]:

وحقيقته: أن يعلَّق على العلَّةِ \_ المذكورةِ في قياسٍ \_ نقيضُ الحكمِ المذكور فيه، ويردُّ إلى ذلك الأصل \_ بعينِهِ .

وإنَّما شرطنا اتَّحادَ<sup>(۱)</sup> الأصل ، لأنَّهُ لو ردَّ إلى أصل آخر ـ لكان<sup>(۱)</sup> ذلك الأصلُ الأخرُ ـ إمَّا أن يكونَ حاصلًا في الأصل الأوَّل ِ.

أو لا يكونَ :

فإن كانَ الأوَّلَ ـ: كان ردُّه إليهِ أولى ؛ لأنَّ المستدلَّ لا يمكنُهُ منعُ وجودِ تلك العلَّةِ فيهِ ، ويمكنُهُ منعُ وجودِها في أصل ِ آخرَ.

وإن كان الثاني: كان أصلُ القياسِ الآخرِ (٤) نقضاً على تلكَ العلَّةِ لأنَّ ذاك الوصفَ حاصلٌ فيه \_ مع عدم ذلك الحكم .

المسألةُ الثانيةُ:

منهم من أنكر إمكانه لوجهين:

<sup>(</sup>١) ساقط من جه، ل، ي.

<sup>(</sup>٢) في ل: (إيجاد). (٣) زاد في ي: (حكم).

<sup>(</sup>٤) عبارة ل، ى: «فإن أصل القياس الأول»، وفي جه نحو ما أتينا غير أنه أبدل لفظ «الآخر» بالأول.

#### الأول:

أنَّ الحكمَ الَّذي علَّقه القالبُ على العلَّة ـ لا بدَّ وأن يكونَ مخالفاً للحكم الَّذي علَّقه القائس(١) عليها؛ وإلاّ لما كانَ إلاَّ تكريراً في اللَّفظ .

ثمّ [إنَّ(٢)] ذينك الحكمين \_ إمَّا أن يمكنَ (٠) ا-نتماعُهما، أو لا يمكن:

فإن كان الأوَّل: لم يقدح (\*) ذلك في العلَّةِ ؛ لأنَّه لا امتناعَ في أن يكونَ للعلَّةِ الواحدة حكمان غيرُ متنافيين.

والثاني محال؛ لأنَّا بيِّنًا: أنَّ الأصلَ ـ الذي يردُّ إليهِ القالبُ والقائسُ لا بدُّ وأن يكونَ واحداً، والصورةُ الواحدةُ يستحيلُ أن يحصلَ فيها [حكمان (٣)] متنافيان

# الثاني:

أنَّ العلَّة المستنبطة لا بدَّ وأن تكونَ مناسبةً للحكم، والوصف الواحد يستحيلُ أن يكونَ مناسباً لحكمين متنافيين (٤).

# [و(٥)] الجوابُ(٠) عن الأوَّل ِ:

أنَّ ها هنا احتمالًا (<sup>(1)</sup> آخر <sup>(9)</sup> ـ وهو: أن لا يكون الحكمان متنافيين ـ فلا جرم ـ يصحعُ حصولُهما في الأصل ، لكن دلَّ [دليلٌ منفصلُ (<sup>(1)</sup>] على امتناع اجتماعِهما ـ في الفرع ، فإذا بيَّنَ القالبُ: أنَّ الوصفَ الحاصلَ في (<sup>(9)</sup> الفرع ـ ـ

<sup>(</sup>١) في ل: «القياس».

<sup>(</sup>Y) سقطت الزيادة من ل، ى، ولم ترد في ج، أيضاً. وما بعدها جاء بصيغة الرفع: «ذانك الحكمان».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٩) من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٢) من ج. (٣) لم ترد الزيادة في ح.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، وهو الصحيح، ولفظ غيرها: «متناقضين».

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ح، ج، ي. (\*) آخر الورقة (١٣٥) من ل.

<sup>(</sup>٦) لفظ ل: «احتمالات». (\*) آخر الورقة (٨٨) من ي.

<sup>(</sup>٧) أبدلت في ى بلفظ «الدليل». . (\*) آخر الورقة (١٧٥) من س.

ليسَ بأن يقتضي أحد الحكمين أولى من الآخر: كانَ الأصلُ شاهداً لهما بالاعتبار؛ لما بيُّنا(١): أنَّه لا منافاة - بينهما - في الأصل ِ.

ويقتضي امتناعَ حصول (\*) الحكم \_ في الفرع \_ لما أنَّه ليسَ حصولُ أحدِهما أولى من الآخر، وقد قامت الدلالةُ على امتناع حصولهما في الفرع .

وهذا الكلام \_ كما أنَّهُ جوابٌ عن شبهةِ المنكرِ(أ)، فهو دليلُ [ابتداءاً(الله)] [على (الله)] إمكانِ القلبِ.

## وعن الثاني:

أَنَّ المناسبةَ قد لا تكونُ حقيقيَّةً؛ [بل إقناعيَّةً، فبالقلبِ ينكشفُ أنَّها ما كانت حقيقيَّة (°)].

## المسألة النالغة:

القلبُ معارضةً ، إلَّا في أمرين:

#### أحدهما:

أنَّه لا يمكنُ فيه الزيادة - في العلَّةِ، وفي سائرِ المعارضاتِ يمكنُ (١).

### <sup>(۷)</sup> الثاني:

أنَّهُ لا يمكنُ منعُ وجودِ العلَّةِ .. في الفرعِ والأصلِ ؛ لأنَّ أصلَهُ وفرعَهُ .. هو أصلُ المعلِّلِ وفرعُهُ . ويمكنُ ذلك في سائرِ المعارضاتِ .

وأمَّا فيما وراء هذين الوجهين ـ فلا فرقَ بينَهُ وبينَ المعارضةِ .

فعلى هذا: للمستدل أن يمنع حكم القالبِ - في الأصلِ - وأن يقدحَ في

<sup>(</sup>١) في غيرح: «بيُّنَّاه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۳۲) من آ.

 <sup>(</sup>۲) لفظ آ: «المنكرين».
 (۲) هذه الزيادة في ح.

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في ي. (٥) ساقط من ي.

<sup>(</sup>٦) لفظ ي: «ممكن». (٧) زاد في آ، ي: هوا ·

تأثير العلَّةِ فيه بالنقض ، وعدم التأثير، وأن يقول بموجّبِهِ إذا أمكنة ـ بيانُ أنَّ اللازم من ذلك القلب لا ينافي حكمة ، وأن يقلبَ قلبَه ـ إذا لم يكن قلبُ القالبِ مناقضاً (١) للحكم ، لأنَّ قلبَ القالبِ ـ إذا فسدَ بالقلبِ الثاني: سلمَ أصلُ القياسِ من القلبِ .

## المسألة الرابعة:

القالبُ إِمَّا أَن يذكر القلب لإثباتِ مذهبه أو لإِبطالِ مذهب خصمه (٧).

والأولُ مثلُ - أن يقولَ الحنفيُّ في أنَّ الصومَ شرطٌ في صحَّةِ الاعتكافِ: «لبثُ مخصوصٌ (٣)، فلا يكونُ بدونِ الصوم قربةً: كالوقوفِ بعرفةَ»، فيقولُ القالبُ: «لبثُ مخصوصٌ (٣)، فلا يعتبرُ الصومُ في كونِهِ قربةً: كالوقوفِ بعرفةَ»؛ فالحكمانِ المذكورانِ. - في الأصلِ والقلبِ - لا يتنافيانِ - في الأصلِ ، ويتنافيانِ - في الفرع .

## وأما الثاني:

فإمَّا أَنْ يَدُلُّ القَالَبُ عَلَى فَسَادِ مَذَهِبِ \_ صَرِيحاً، أُوضَمَناً \_ وَهُو: أَنْ يَدُلُّ عَلَى فَسَاد لازم مِنْ لُوازم مِذَهِبِ الخصم ِ.

مثال الأوّل: قول الحنفيّ في المسح : «ركنٌ من أركانِ الوضوء، فلا يكتفى فيه بأقل ما () يقعُ () عليهِ الاسمُ : كالوجه»، فيقولُ القالب: «فوجبَ أن لا يتقدّر الفرضُ فيه بالربع : كالوجه»؛ وهذانِ الحكمانِ لا يتناقضان في ذاتيهما (1)؛ لأنّهما حَصَلا في الوجه، ولكن () يتنافيان \_ في الفرع \_ بواسطة اتّفاق الإمامين.

(•) في ى: «يسمَّى».

(\*) آخر الورقة (٤٧) من ص.

<sup>(</sup>١) عبارة ل: «إذا لم يقلب القالب لزمنا قضاء الحكم ال

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: «الخصم».

<sup>(</sup>٣) لفظ ي «محض» في الموضعين.

<sup>(</sup>٤) لفظ ل: «مما».

<sup>(</sup>٦) لفظ ص، ي: «لذاتيهما».

مثال الثاني \_ قولهم في بيع الغائب: «عقدُ معاوضةٍ، فيعقدُ مع الجهل ِ بـ [الـ(١)] عوض كالنكاح »،

فيقولُ القالبُ: «فلا يثبتُ فيه خيارُ الرؤيةِ: كالنكاحِ؛ ويلزمُ من فسادِ خيار الرؤيةِ ـ فساد البيعِ ٤؛ وهذان الحكمانِ غير متنافيينِ ـ في الأصل ـ لأنَّهُ اجتمعَ في النكاح الصحَّة وعدمُ الخيارِ، لكن لا يمكنُ اجتماعُهما في الفرع .

وقال بعضُهم: هذا النوعُ من القلب(٢) \_ غيرُ مقبول ؛ لأنَّ دلالةَ الوصفِ على ثبوتِ الحكم ، لا بواسطةٍ \_ أظهرُ من دلالتِهِ على انتفاءِ الحكم بواسطةٍ .

واعلم: أنَّهُ يقعُ \_ في هذا النوع \_ شيءٌ يسمَّى «قلب التسوية (٣) ومثاله أن يقلول الحنفيُّ في طلاق المكره: «مكلّف مالكٌ للطلاقِ، فيقعُ طلاقُهُ: كالمختارِ»، فيقولُ القالب (١): «فوجب أن يستوي (١) حكم إيقاعِهِ وإقرارِه: كالمختار».

وبعضُهم \_ قدحَ فيه بأنْ قالَ: «الحاصلُ اعتبارُهما \_ معاً \_ [في الثبوتِ في الأصل (\*)] وفي الفرع عند القالب: عدمُ وقوعِهما \_ معاً \_ فكيفَ تتحقَّقُ التسويةُ »؟

<sup>(</sup>١) كذا في ص، ولم ترد الألف واللام في غيرها. ولفظ ى: «بعوضة».

<sup>(</sup>٢) لفظ ل: «العلة» وهو تحريف. ولمعرفة أقسام القلب وأمثلة كل منها ارجع إلى شرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاج: (٨٢/٣ و٨٤) ومع تعليقات الشيخ بخيت: (٢١٢/٤) وجمع المجوامع بشرح الجلال: (٣١٤/٣) والمنخول: (٤١٤)، وإحكام الأحكام: (١٠٥/٤) وما بعدها ط الرياض والبرهان فق: (٣٠٣١ ـ ٣٥) والحاصل: (٨٥٣).

<sup>(</sup>٣) راجع البرهان فق (١٠٤٦، و١٠٥١، و٥٦)، لمعرفة حقيقة هذا النوع والمذاهب

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٣) من جـ.

<sup>(</sup>٤) كذا في ل، آ، ي، ولفظ غيرها: «يسوّي».

<sup>(</sup>٥) ساقط من ل، آ، ي، ج.

جوابه:

أنَّ عدم الاختلاف بين الحكمين - حاصلٌ في الفرع والأصل (\*)، لكن في الفرع \_ في جانب العدم ، وفي الأصل \_ في جانب النبوت : وذلك لا يقدح \_ في الاستواء \_ في الأصل \_ .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٦) من س.

# الفصل الرابع

في القول بالموجّب(١)

وحدُّه: تسليمُ ما جعلَهُ المستدلُّ موجبَ العلَّةِ، مع استبقاءِ الخلافِ.

وهو يقعُ(\*) لـ في جانبِ النفي على وجهٍ،

وفي جانبِ الإثباتِ على وجهِ آخرَ.

أمًّا في جانب النفي - فإذا كانَ المطلوب نفيَ الحكم ، واللّازمُ من دليل المعلّل - كونُ شيء (٢) معيّن غير موجب (٩) لذلك الحكم : كما لو قالَ الشافعيُّ في المثقّل: «التفاوتُ في الوسيلةِ - لا يمنعُ وجوبَ القصاص : كالتفاوتِ في المتوسَّل إليه »، فيقول السائلُ: «إنَّ التفاوتَ في الوسيلةِ لا يمنعُ (٣) وجوبَ القصاص، فلِمَ لا يمتنع وجوبُ القصاص بسببِ آخرَه ؟

ثمّ أنَّ المستدلُّ لو بيَّنَ - بعدَ ذلك -: أنَّهُ يلزمُ (١) من تسليم ذلك الحكم -

<sup>(</sup>۱) «الموجّب» بفتح الجيم: ما يقتضيه الدليل، وبكسرها الدليل نفسه. وقد ذكر الإمام له قسمين: في جانب النفي، وفي جانب الإثبات، وقد رفض ابن السبكي عدّه من مبطلات العلة، فانظر ما قاله في الإبهاج: (۸۵/۳) ونهاية السول الموضع نفسه، وجمع الجوامع بشرح الجلال: (۲۱۷/۳)، وتعليقات الشيخ بخيت: (۲۲٤/۶)، والتلويح مع التوضيح: (۲۲۷/۳)، وإحكام الأحكام: (۲۱۱/۶)، والحاصل (۸۵۶). واحرص على النظر فيما قاله إمام الحرمين في البرهان فق (۹۲۵).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٠) من ح.

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، أ، جـ، ى، وفي غيرها: «الشيء».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٦) من ل.

<sup>(</sup>٣) زاد في ح: «من». (٤) في آ: «يلزمه».

تسليمُ محلَّ النزاع : كان منقطعاً - أيضاً - لأنَّه ظهرَ أنَّهُ ما ذكرَ الدليلَ ، بل ذكرَ أحدَ أجزاءِ الدليل .

وأمًّا في جانب النبوت \_ فكما لو كانَ المطلوبُ إثباتَ الحكم \_ في الفرع (\*) \_ واللازمُ من دليل المعلَّل ثبوتُهُ \_ في صورةٍ مَّا من الجنس كما لوقالَ \_ في وجوب الزكاة في الخيل \_: «حيوانٌ تجوزُ المسابقةُ عليه، فيجبُ فيه الزكاة: قياساً على الإبل »، فقالَ: «أقولُ بموجَبِهِ إِنَّهُ (١) تجبُ فيه زكاةُ التجارةِ، والخلافُ واقعٌ في زكاةِ العين، ومقتضى دليلك: وجوبُ أصلِ الزكاةِ».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۳۳)<sub>:</sub>من آ.

<sup>(</sup>١) في آ، ي: ﴿ لَأَنَّهُ ٨.

# الفصل الخامس في الفرق(١)

والكلام فيه مبنيّ على أنّ تعليل الحكم الواحد بعلّتين ـ هل يجوز أم لا؟ وفيه مسألتان(١):

المسألةُ الأولىٰ:

يجوزُ تعليلُ الحكم الواحدِ بعلَّتين منصوصتين: خلافاً لبعضهم ٣٠.

#### لتا:

أنَّ الرِدَّةَ والقتلَ والزِّني - كلُّ واحدٍ - منها - لو انفردَ: كانَ مستقلًا باقتضاءِ حلِّ القتل ثمَّ إنَّهُ يصحُّ اجتماعها، فعند (١٠) اجتماعها - يكونُ حلُّ الدمِّ حاصلًا بها جميعاً.

فإن قيل: لا نسلُّمُ أنَّ \_ هناك \_ حكماً واحداً، بل أحكاماً كثيرةً: فإنَّ حِلَّ

<sup>(</sup>۱) اختلفت عبارات الأصوليّين في تعريف الفرق، كما اختلفوا في كونه قادحاً، والذي عليه جمهورهم: أنّه سؤال صحيح قادح في العلّية، وهو نوعان: أحدهما: اعتبار تعيّن الأصل جزءاً من العلّة، وثانيهما جعل خصوص الفرع مانعاً من ثبوت الحكم فيه، فراجع شرح الإسنوي وبحاشيته الابهاج: (۸۲/۳)، والبرهان فق (۷۷۰۱) وما بعدها، وإحكام الأحكام: الإسنوي وبحاشيته الابهاج: (۸۲/۳)، والمنخسول: (۱۷۱۶)، وجمع الجوامع: (۳۱۹/۲)، وشرح المختصر: (۲/۰۲)، ويسمى «الفرق» بسؤال «المعارضة» و «المزاحمة» كما في البحر: (۲/۰۲)،

<sup>(</sup>٢) لفظ جـ، آ: «مائل».

<sup>(</sup>٣) لفظ ي: «لبعض».

<sup>(</sup>٤) في آ ابدلت الفاء واواً.

القتل بسبب الرِدَّةِ - غيرُ حلَّهِ بسببِ القتل ؛ والدليلُ عليه وجهانِ : الأوَّلُ:

أنَّ الـرجلَ إذا عادَ إلى الاسلام \_ زالت الإباحة الحاصلةُ بسبب الرِدَّة، ويقيت الإباحة الحاصلة بسبب القتلُ والزَّني.

[ثم إذا عفا وليَّ الذم ـ زالت الإباحة الحاصلة بسبب القتل، وبقيت الإباحة. الحاصلة بسبب الزني (أ)].

### الثاني:

أنَّ القتلَ المستحقَّ بسبب القتلِ \_ يجوزُ العفو عنهُ لوليَّ الدمِ ، والقتلَ المسحَقَّ بسببِ الرِدَّةِ \_ لا يتمكَّنُ الوليُّ من إسقاطِهِ: وذلك يدلُّ على تغايرِ (\*) الحكمين.

سلّمنا: أنَّ الحكمَ واحدٌ، ولكن لا نسلَّم أنَّه (٢) يمكنُ حصولُ هذه الأسباب الثلاثة \_ دفعةً واحدةً \_ ولم لا يجورُ أن يقالَ: لا بدُّ وأن يحصلَ منها واحدٌ \_ قبلَ حصول البواقي؟

وحينتذٍ: يكونُ الحكمُ محالًا على السابقِ.

سلّمنا: إمكانَ حصولِها (٣) \_ دفعةً واحدةً، لكن لِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: إنّها بأسرها \_ مشتركةً في وصفٍ واحدٍ، والعلّةُ هو ذلك المشتركُ: فتكونُ علّةُ الحكم شيئاً واحداً.

سلَّمنا: أنَّه ليسَ هناك قدرَّ مشترك لكن لِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: شرطُ كونِ كلِّ واحدٍ \_ منها \_ عِلَّة مستقلةً \_ انتفاء الغيرِ، فإذا وجدَ الغير: زالَ شرط الاستقلال ِ بالعلَّيَّة،

فحينتذٍ: لا يكون كلُّ واحدٍ منها علَّةً تامَّةً عندَ الاجتماع بل يصيرُ كلُّ

(٣) في آ: وحصوله، .

<sup>(1)</sup> ما بين المعقوفتين من زيادات ج، آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٨٩) من ي.

<sup>(</sup>٢) زاد في ي: «لا».

واحدٍ ـ منها ـ عندَ الاجتماع ـ جزءَ العلَّةِ، والمجموعُ هو العلَّةُ التامُّةُ .

سلّمنا: أنَّ ما ذكرتَهُ \_ يدلُّ على تعليل الحكم الواحد بعلتَين، [لكن \_ معنا \_ ما يمنعُ منهُ، وهو وجوهُ ثلاثةً:

#### الأوّل:

أنَّ جوازَ تعليلِ الحكمِ الواحدِ بعلَّتين (١) \_ يفضي إلى نقض العلَّةِ، وذلك باطل \_ على ما مرَّ \_ فما أفضى إليه مثله.

# بيانُ (\*) الملازمة (\*):

أنَّه إذا كانَ للحكم الواحد علل كثيرةً، فإذا وجد منها واحدةً حتى حصلَ الحكم، ثمَّ وجدت العلَّةَ الثانية - بعدَ ذلك - فهذه الثانية ، إمَّا أن توجبَ حكماً يماثلُ الحكمَ الأوَّلَ، أو يخالفه، أو لا توجبَ حكماً أصلاً.

والأوَّل يقتضي اجتماعَ المثلين، وهو محالً.

والثاني والثالث \_ يوجبُ النقض؛ لأنَّهُ وجدت تلك العلَّةُ من غيرِ ذلك [الحكم(٢)].

#### الثاني:

أنَّ العلَّةَ الشرعيَّةَ مؤثَّرةً بجعلِ الشرعِ إياها مؤثَّرةً - في ذلك الحكمِ ، فإذا اجتمعَ على المعلولِ الواحدِ علتَّانِ - فإمَّا أَن تكونَ كلُّ واحدةٍ من العلَّتينِ - مؤثَّرةً في بعض ذلك الحكم ، أو في كلَّه .

# والأول محال؛

أمًّا أوَّلًا \_ فلأنَّ الحكمَ الواحدَ لا يتبعَّضُ.

وأمَّا ثانياً ـ فلأنَّ ذلك إخراج لكلِّ واحدةٍ من العلتَّين عن أن تكونَ موجبةً للحكم .

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من جه. (\*) آخر الورقة (١٧٧) من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٤) من جه. (٢) لم ترد الزيادة في ي.

وأمَّا ثالثاً \_ فلأنَّ على هذا التقديرِ، معلولُ كلِّ واحدةٍ \_ منهما غيرُ معلول! الأخرى.

وأمّا الثاني \_ فباطلٌ أيضاً؛

لأنَّ الحكمَ لمَّا وقع بإحدى العلَّتين \_ استحالَ وقوعه (\*) بالأخرى، لاستحالة إيقاع الواقع .

#### الثالث:

أنَّ العلَّةَ لا بدَّ وأن تكونَ مناسبةً للحكم ، فلوكانت علَّةً لحكمين: لكانت مناسبةً لشيئين مختلفين ، فيلزمُ كونُ الشيءِ الواحدِ مساوياً لمختلفين ، وهو والمساوي لمختلفين ـ مختلف: فالشيءُ الواحدُ يكون مخالفاً لنفسِهِ . وهو محال .

# [و(١)] الجوابُ:

قوله: ﴿لا نسلُّمُ وحدَّةَ الحكم ِ».

قَلْنا: الدليلُ عليهِ: أَنَّ إبطالَ حَياةِ الشخصِ الواحدِ ـ أمرٌ واحد؛ وهذا الأمرُ الواحدُ ـ إمَّا أن يكون(\*) ممنوعاً عنه [من(\*)] قبل ِ الشرع ـ بوجهٍ مَّا ـ

أو لا يكونَ ممنوعاً عنه ـ بوجهٍ مّا .

والأوَّلِ هو الحرمةُ، والثاني هو الحلُّ:

فإذا كانت الحياة واحدة \_ كانت إزالتُها \_ أيضاً \_ واحدة : فكان الإذنُ في تلك الإزالة واحداً.

فإن قلتَ الفعلُ الواحد يجوزُ أن يكونَ حراماً من وجهٍ ، حلالًا من وجهٍ ، وإذا

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤١) مُن خ.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من جـ، آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٤) من آ.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في آ.

كَانَ كَذَلَك: جَازَ أَن يَتَعَدَّدَ (١) الحَلُّ، لَتَعَدُّد جَهَاتِهِ، فَيَكُونُ الشَّخْصُ الواحدُ ـ مَبَاحَ الدم من حيثُ إنَّه مَرتدُّ، ومن حيث إنَّه وَاتلُ.

قلت: القول بأنَّ الفعلَ الواحدَ حرامٌ من وجهٍ، حلالٌ من وجهٍ غيرُ معقولٍ ؟ لأنَّ الحلِّ (") \_ أن يقولَ الشارعُ: «مكَّنتُكَ من هذا الفعل ، ولا تبعةَ عليك في فعلِه \_ أصلًا»، وهذا المعنى إنَّما يتحقَّقُ إذا لم يكن [فيه (")] وجه يقتضي المنع \_ أصلًا؛ بل ليسَ من شرطِ الحرمةِ أن يكونَ حراماً \_ من جميع جهاتِه ؛ لأنَّ الظلمَ حرامٌ، مع [أنّ (")] كونَهُ حادثاً وحركةً وعرضاً \_ لا يقتضي الحرمةَ . إذا ثبتَ ذلك \_ فنقولُ: حلَّ الدم \_ على هذا الوجهِ \_ يستحيلُ أن يتعددُ (")، والعلمُ بذلك ضروريً .

قولُهُ: «الدليلُ على التغاير - أنَّهُ لوأسلمَ: زالَ أحدُ الحلَّين، وبقي الآخر».

قلنا: لا نسلَّمُ أنَّهُ يزولُ أحدُ الحلِّين ، بل يزولُ كونُ ذلَك الحلُّ (١) معلّلًا بالردَّةِ . بالردّة : فالزائلُ ليس هو نفسُ الحلِّ ، بل وصفُ كونهِ معلّلًا بالردّةِ .

ُ فإن قلت: إذا كان الحلُّ باقياً \_ سواءً وجدت الرِدَّةُ أو زالت \_ كانَ ذلك الحلُّ غنيًا \_ في نفسِهِ \_ عن الرِدَّةِ ، والغنيُّ عن الشيءِ لا يكونُ معلَّلًا به .

قلتُ: لما كانت العَلَّةُ - عندي - عبارةً عن «المعرِّف»: زالَ عني الإشكالُ.

قولهُ: «وليُّ الدم ِ مستقلُّ بإسقاطِ أحدِ الحكمين».

قلنا: لا نسلُّم، بل هو متمكِّنُ من إزالةِ أحدِ الأسبابِ، فإذا زال ذلك السببُ: زالَ انتسابُ ذلك الحكم إلى ذلك السببِ. فأمَّا أن يزولَ الحكمُ نفسُهُ \_ فهذا ممنوعٌ.

<sup>(</sup>١) زاد في ى: «حكم»، ولفظ «الحل» في آ: «الحكم».

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: «الحكم».

<sup>(</sup>٣) انفردت بهذه الزيادة آ. (١) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٥) زاد في جن، ي: «لأنّ هذا الإطلاق يستحيل أن يتعدد».

<sup>(</sup>٦) لفظ ي: «الحكم».

قوله: «لا نسلم جواز(\*) اجتماع هذه العلل».

قلنا: هذا مكابرةً؛ لأنَّهُ لا منافاةً بين ذواتِ هذه الأمورِ .. فيصحُ اجتماعُها، ونحن نبني الكلام على تقدير وقوع ذلك الجائز.

قوله: «العلُّةُ - هي القدرُ المشتركُ بينَ كلِّ هذه الأمور، .

قلنا: هذا باطلٌ؛ لأنَّ الأمَّةَ مجمعةُ على أنَّ الحيضَ. من حيثُ هو حيضٌ . مانعٌ من الوطء، وكذا العِدَّةُ والإحرامُ؛ والقولُ بأنَّ العلَّةَ . هي القدرُ المشتركُ: مخالفٌ لهذا الإجماع .

وأمّا ثانياً - فلأنَّ الحيضَ وصفَّ حقيقيًّ ، والعدَّةَ أمرُّ شرعي ، والأمرُّ الحقيقيُّ - لا يشاركُ الأمرَ الشرعيُّ إلاّ في عموم أنَّهُ أمرٌ ، فلو كانَ هذا القدرُ - هو العلَّة للمنع من الوطع: لانتقضَ بالطمُّ والرَّمُّ(١).

قوله: «شرطُ كونِ كلِّ واحدٍ منها علَّةً مستقلةً: عدمُ الآخر».

قلنا: هذا باطل (\*)؛ لأنَّ الأمَّةَ مجمعةً \_ على أنَّ الحيضَ يمنعُ من الوطءِ: شرعاً، وذلك يقتضي أن تكون علَّةً \_ سواءً وجد هذا القيدُ العدميُّ، أم (") لا؟

أمَّا المعارضة الأولى - فجوابُها: أنَّ الحكمَ الحاصلَ بالعلَّةِ السابقةِ - إنَّما يمتنعُ حصولُهُ بالعلَّةِ اللاحقةِ، إذا فسَّرنا العلَّةَ بـ «المؤثَّر».

أمَّا إذا فسَّرناها بر «المعرَّف» - فلِمَ قلتَ: إنَّهُ يمتنعُ؟

وأمَّا الثانيةُ \_ فهي مبنيَّةً على أنَّ ما لا يكونُ مؤثرًا في الحكم لذاتِهِ: يجعلهُ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٨) من س.

<sup>(1)</sup> قال القرافي في النفائس: (٩٧/٣ - ب) والطّم والرمَّ - بالفتح: مصدران من وطمّ يطمّ طمّاً» إذا ردم حفرة، وورمّ يرمَّ» - إذا صار رميماً - أي: درست عظامه بالبلى. وبالكسر عو الشيء المرموم والمطموم به؛ قال: وهو مثل لمن جاء بجمع التراب الذي طم، والرميم الله عليه التراب فلم يدع في القبر شيئاً - ألبتَّة - وصيَّر ذلك مثلًا لمن جاء بالمعدم المستوعب، فهو مثل للكثرة العظيمة». ا هد - وانظر المصباح (٣٢٧ و٢١٥).

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٥) من جـ. (٢) لفظ ى: وأوه.

الشارعُ مؤثرًا فيهِ. وقد تقدُّم إبطالُ هذه القاعدةِ.

وأمَّا الثالثة - فلا نُسلَّمُ أنَّ «المناسبة» شرطُ العلَّيةِ، ولو سلَّمناها - فلِمَ لا يجوزُ (٩) أن يشتركَ الحكمان - في جهةٍ واحدةٍ، ثمّ إنَّ العلَّةَ تناسبهُما - بحسبِ ذلك [الوجه(١)] الواحد؟

واعلم: أنَّه يمكنُ فرضُ الكلام \_ في صورةٍ يسقطُ عنها كثيرٌ من الأسئلةِ ، وهي : مَا إذا جمعتَ لبنَ زوجةِ أخيكَ وأختِك، وجعلتَه في حلق المرتضّعةِ : دفعةً واحدةً \_ فإنَّها تحرمُ عليكَ ؛ لأنَّكَ خالُها وعمَّها، ولا تتوجَّه \_ في هذه الصورة \_ أكثرُ تلك الأسئلة(٢).

## المسألة النانية (\*)

الحق: أنَّهُ لا يجوزُ تعليلُ الحكم الواحدِ بعلتين مستنبطتين، والدليلُ عليهِ وجهان.

#### الأوّل:

أنَّ الإنسانَ ـ إذا أعطى فقيراً فقيهاً، احتملَ أن يكونَ الداعي له إلى الإعطاءِ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٠) من ي.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ل.

<sup>(</sup>٣) لفظ ي: «الثالثة»، وهو وهم.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٢) من ح.

كونَّهُ فقيراً - فقط، أو [كونه (١٠)] فقيها - فقط، أو مجموعَهما، أولا لواحد منهما .

فهذه الاحتمالات الأربعة متنافيةً؛ لأنَّ قولنًا: الداعي له إلى الإعطاءِ هو الفقرُ لا غيرُ: ينافى أن يكونَ غيرُ الفقر داعياً، أو جزءاً من الداعى.

وإذا كانت هذه الاحتمالاتُ متنافيةً، فإن بقيت على حدَّ التساوي (\*): امتنع الحصولُ ظنَّ حصول (١) كلَّ واحدٍ ـ منها ـ على التعيين: فلا يجوزُ الحكمُ بكونِهِ علَّةً.

وإن ترجَّحَ بعضُها، فذلك الترجيحُ \_ يحصلُ بأمرٍ وراءَ «المناسبةِ والاقتران»؛ لأنَّ ذلك مشتركُ بين الأربعة.

وحينتذٍ: يكونُ الراجحُ هو العلَّة ٣٠ دون المرجوح.

#### الثاني:

أنَّ الصحابة أجمعوا \_ على قبول ِ الفرقِ؛ لأنَّ عمرَ لَمَّا شاورَ عبدَ الرحمنِ \_ في قضيَّة المجهضةِ (1) \_ قالَ: «إنَّك مؤدِّبٌ، ولا أرى عليكَ شيئاً» فقال عليًّ:

<sup>(</sup>١) لم ترد في جه.

<sup>(\*)</sup> أخر الورقة (١٣٥) من آ.

<sup>(</sup>٢) كذا في آ، جه، ولفظ غيرهما: (كون).

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، وعبارة غيرها: «تكون العلَّة هي الراجح».

<sup>(</sup>٤) زاد في ح: «وهي أن عمر ضرب امرأة حتى القت جنيناً ميتاً» وليست هذه هي القصة وما كان لسيدنا عمر ـ رضي الله عنه ـ أن يضرب أحداً دون حق، والقصة كما أخرجها غبد الرزاق في المصنف الحديث (١٨٠١٠) (٤/٨٥٤) قال: «أرسل عمر بن الخطاب إلى امرأة مغيبة (أي: زوجها غائب عن المدينة ضمن جند المسلمين). كان يُدخل عليها، فأنكر ذلك، فأرسل إليها، فقيل لها: اجيبي عمر، فقالت: «يا ويلها ما لها ولعمر؛ قال: فبينما هي في المطريق فزعت، فضربها الطلق، فدخلت داراً، فالقت ولدها، فصاح الصبيّ صبحتين، ثم مات، فاستشار عمر أصحاب النبيّ ـ صلى الله عليه وسلم ـ فأشار عليه بعضهم: أنه ليس عليك شي، إنما أنت وال ومؤدب، قال: وصمت عليّ، فأقبل عليه، فقال: ما تقول؟ قال: إن كانوا قالوا في هواك فلم ينصحوا لك، أرى: أنّ ديته عليك؛ فإنك أنت أفزعتها وألقت ولدها بسبك قال: فأمر علياً أن يقسم عقله على قريش، ديته عليك؛ فإنك أنت أفزعتها وألقت ولدها بسببك قال: فأمر علياً أن يقسم عقله على قريش،

«إِنَّ لَمْ يَجْتُهُدُ \_ فَقَدْ غَشَّكَ، وإِنْ اجْتُهُدْ \_ فَقَدْ أَخَطَّأَ، أَرَىٰ عَلَيْكُ الْغَرَّة».

وجه الاستدلال به: أنَّ عبد الرحمن شبَّهه بالتأديب المباح ، وأنَّ عليًا فرَّق بينه وبين سائر التأديبات: بأنَّ التأديب الَّذي يكونُ من جنس التعزيرات لا تجوز فيه المبالغة المنتهية إلى حدِّ الإتلاف؛ وذلك يدلُّ على إجماعهم على قبول الفرق.

وهو يقدحُ في جوازِ تعليل ِ الحكم ِ الواحدِ بعلَّتين مستنبطتين(١). والله أعلم.

<sup>= (</sup>يعني يأحـذ عقله من قريش: لأنـه خطأ) وانظر (١٨٠١)، وراجع المغني لابن قدامة (٩٠٩/٩)، وأما ابن حزم ـ فقد صرّح بأن هذه المسألة مما اختلف فيه الصحابة، والواجب ردّها إلى ظواهر النصوص، وعمر ـ رضي الله عنه أرسل إليها بحق، ولم يضربها، أو يباشر فيها شيئاً، ولذلك فإنه لا دية عليه. فانظر المحلى: (٢٤/١١) المسألة (٢١٢).

<sup>(1)</sup> من التكلّف الظاهر التمثيل بما ذكر لعدم جواز تعليل الحكم الواحد بعلتين مستنبطتين، فالصحابة - رضوان الله عليهم - مالاحظوا هذا فالأولون ذهبوا إلى عدم مؤاخذة سيدنا عمر لأنه لم يفعل إلا ما هو مأمور به، والامام عليّ ربما أراد فيما ذهب إليه: أنَّ على الامام أن يتحرى أرفق الطرق في تحقيق ما أمر به، والا فهو مؤاخذ.

|   | • |   |   |  |  |  |
|---|---|---|---|--|--|--|
|   |   |   |   |  |  |  |
| • |   |   |   |  |  |  |
| ı | • |   |   |  |  |  |
| ; |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   | , |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   | , |   |   |  |  |  |
|   | • |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
| • | : |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   | • |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
| , | , |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
| • | • |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
| : |   |   |   |  |  |  |
| : |   |   |   |  |  |  |
| • |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
| • |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
| , |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |   |  |  |  |

# الباب الثالث

# فيما يظن أنه من مفسدات العلة مع أنه ليس كذلك

[و(١)] قبلَ الخوض في تلك الأشياء نذكر تقسيماتِ العلَّةِ:

التقسيمُ الأوّلُ:

كلَّ حكم ثبتَ في محلَّ، فعلَّةُ ذلك الحكم \_ إمَّا نفسُ ذلك المحلَّ، أو ما يكونُّ جزءاً من ماهيَّته وداخلًا فيه،

أو ما يكونُ خارجاً عنه .

والخارجُ: إمَّا أن يكونَ أمراً عقلياً

أو شرعيًّا.

أو عرفيًّا

أو لغويًّا.

والعقليِّ: إمَّا أن يكون صفة حقيقيَّةً

أو إضافيَّةً

أو سلبيّة،

أو ما يتركُّبُ من هذه الأقسام - وهي: الصفةُ الحقيقيَّةُ مع الإضافيَّةِ، أو مع السلبيَّة (٢).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۷۹) من س. (۱) هذ الزيادة من ح، آ، ج.

 <sup>(</sup>٢) زاد في جـ، آ: وأو الإضافية مع السلب، أو الحقيقية مع الإضافة أو السلبية».

منال التعليل بالصفة الحقيقية (١) \_ فقط \_: «مطعومٌ فيكونُ ربويّاً». مثال الإضافيّة (١) \_ قولُنا: «مكيلٌ فيكونُ ربويّاً».

مثال السلبيَّةِ - قولُنا في طلاق المكرَه: «لم يرضَ به: فلا يقعُ». مثال الحقيقيَّة مع الإضافيَّة [قولُنا(")]: «بيعٌ صدرَ من الأهل في المحلِّ». مثال الحقيقيَّة مع السلبيَّة - قولُنا: «قتلُ بغير حتًّ».

مثال الحقيقيَّةِ والإضافيَّةِ والسلبيَّةِ - معاً - قولُنا: «قتلَ عمدٌ عدوإنَّ».

مثال الوصفِ الشرعي \_ قولنا في المشاع : «يجوزُ بيعُهُ فتجوزُ هبتُهُ».

مثال المرفي - قولُنا في بيع الغائب: «إنه مشتملٌ (٤) على جهالةٍ مجتنبةٍ في العرف».

مثال الاسم \_ قولُنا في النبيذِ: «أنَّه مسمَّى بالخمرِ: فيحرمُ \_ كالمعتصرِ من العنب».

واعلم: أن التعليلَ بجزء مسمَّى المحل ـ إن كانَ بعلَّة قاصرة: وجبَ أن يكونَ [بـ(٥)] الجزء الَّذي يمتازُ ذلك المحلُّ بهِ عن غيرِه، وأنْ لا يحصلَ الحكمُّ في ذلك المشاركِ: فتصيرُ القاصرةُ متعدِّية (٩).

<sup>(</sup>١) الحقيقي \_ هو: ما يمكن تعقله من غير توقف على عرف، أو غيره، ولا بدّ أن يكون وصفاً ظاهراً منضبطاً: كالإسكار بالنسبة للخمر راجع نهاية السول بتعليقات الشيخ بخيت: (٢٥/٤ و٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) والإضافي: ما يتعقل بالإضافة إلى غيره كالأبوة؛ فإنه لا يمكن تعقلها إلى بتعقل البنوَّة ومثال، الخارج العقلي الإضافي: تعليل ولاية الإجبار في النكاح بالأبوة، فإنها أمر خارج عن محل الحكم، وهي أمر إضافيَّ المرجع السابق، أو هي: النسبة العارضة للشيء بالقياس إلى نسبة أخرى كما في تعريفات السيد (٢٣)، والمرصد الخامس من المواقف (١٧٧).

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من آ، ي

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، آ، ي وفي غيرها: «اشتمل».

<sup>(</sup>٥) لم ترد الياء في ح، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٦) من جـ.

وإن كانَ بعلَّةٍ متعدِّيةٍ: وجبَ التعليلُ بالجزءِ الَّذي يشاركُ غيره، وإلَّا لم توجد تلك العلَّة في غيره: فتصير العلَّةُ المتعدِّيةُ قاصرةً (١).

## التقسيم الثاني:

العلَّةُ والحكم \_ إمَّا أن يكونا ثبوتيَّن أو عدميَّنِ؛ وهذا القسمانِ لا نزاعَ في صحَّتهما.

وإمَّا أَن يكونَ الحكمُ ثبوتيًّا، والعلَّةُ عدميَّةً؛ وفيه نزاعٌ.

وإمَّا أن يكونَ الحكم عدميًا، والعلَّةُ ثبوتيَّةً؛ وهذا يسمِّيهِ الفقهاء [تعليلاً<sup>(٢)</sup>] بـ «المانع». واختلفوا في أنَّهُ هل من شرطِهِ \_ وجودُ المقتضي<sup>(٣)</sup>؟

# التقسيمُ الثالث:

العلَّةُ إمَّا أَنْ تَكُونَ فَعلاً للمَكلِّفِ: كَالْقَتَلِ المُوجِبِ للقَصَاصِ، أَوْ لا تَكُونَ: كَالْبِكَارَةِ فَي وَلايةِ الإِجبارِ عندنا.

## التقسيمُ الرابع:

الوصفُ المجعولُ علَّةً \_ إمَّا أن يكونَ لازماً للموصوفِ: ككونِ «البرَّ» مطعوماً.

 <sup>(</sup>١) العلة القاصرة ـ هي: التي لم تتجاور المحل الذي وجدت فيه سواء كانت منصوصة أو مستنبطة كتعليل حرمة الربا في النقدين بالجوهرية الثمنيّة.

والعلة المتعدية هي: ما تجاوزت المحلّ الذي وجدت فيه إلى غيره كالإسكار في الخمر والنبيذ، والطعم في المطعومات والقياس لا يتحقق إلا بالعلة المتعدية. وراجع المعتمد: (٨٠١/٢)، والمستصفى: (٣٤٥/١)، والبرهان (١٠٩٠)، وشفاء الغليل: (٣٣٥)، وشرح الإسبوي بتعليقات الشيخ بخيت: (٢٧٦/٤)، وشرح المختصر: (٣٦٤/٢)، وشرح المسلّم: (٢٧٣/٢)، وشرح جمع الجوامع: (٢٧٧/١)، والإبهاج: (٨٩/٣) والروضة: (٣٢٠) ط الرياض والإحكام: (٢١٦/٣).

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من آ، ي.

 <sup>(</sup>٣) انظر مذاهبهم وأدلة كل منهم في هذه المسألة في نحو شرح الإسنوي وبحاشيته
 الإبهاج: (٩٢/٣).

أو لا يكونَ (\*) \_ فحينئذ : يكون متجدِّداً .

وذلك المتجدِّدُ \_ إمَّا أن يكونَ ضروريًّا(١) \_ بحسب العادة \_ وهو مثلُ انقلابِ العصير خمراً، والخمر خلاً .

أو لا يكونَ \_ وهو إمَّا أن [يكونَ (٢)] متعلقًا باختيارِ أهلِ العرفِ(٣): ككون «البر» مكيلًا، أو باختيار الشخص الواحدِ: كالرِدَّةِ والقتلِ

## التقسيمُ الخامس:

العلَّةُ \_ إمَّا أَنْ تَكُونَ ذَاتَ أُوصَافٍ، كَقُولْنَا: «قَتُلُ عَمَدٌ عَدُوانٌ»، أَو لَا تَكُونَ، كَقُولْنا: «التّفاحُ مطعومٌ: فيكون رّبويًّا».

# التقسيمُ السادس:

العلَّةُ قد تكونُ وجه المصلحةِ: ككونِ الصلاةِ ناهيةً عن الفحشاءِ، وكونِ الخمر موقعةً للبغضاءِ.

وقد تكونُ أمارةَ المصلحةِ: كما إذا جعلنا جهالَة أحدِ البدلين(٤) ـ علَّةً في فسادِ البيعِ ، مع أنّا نعلمُ أنَّ فسادَ البيع \_ في الحقيقةِ(٩). \_ معلَّلُ بما يتبعُ الجهالة (٩) من تعذُّرِ التسليم . ألا ترى أن جواز البيع ثابتٌ \_ حيثُ لا تمنعُ الجهالةُ من صحةً التسليم : كبيعَ صبرةٍ من الطعام \_ مشارٍ(١) إليها \_ لصحّةِ تسليمها، وإن كانَ مجهولَ القدر.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٣) من ح.

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «مطعوماً».

<sup>(</sup>٢) لم ترد في آ.

<sup>(</sup>٣) لفظ ح: «المكلّف»، وهو وهم.

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: «البدلين» وهو تحريف,

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٦) من أ.

<sup>(</sup>٥) أبدلت في ي بلفظ «مع،

<sup>(</sup>٦) فيما عداح: «المشارين

## التقسيم السابع:

الوصفُ قد يعلمُ وجودُهُ \_ بالضرورةِ ككونِ الخمرِ مسكراً أو مطرباً؛ وذلك إمّا أن(\*) يعلمَ \_ بالضرورةِ \_ كونُهُ من الدينِ: ككون الجماع ِ في نهارِ رمضانَ مفسداً للصوم.

وقد لا يكون كذلك، وأمثلته ظاهرة.

# المسألةُ الْأُولِي:

اختلفوا في جواز التعليل بمحلّ الحكم:

والحقُّ: أنَّ العلَّةَ إمَّا أن تكونَ قاصرةً أو متعدِّيةً.

فإن كان الأوّل: صح التعليلُ بمحلِّ الحكم \_ سواء كانت العلَّةُ منصوصةً، أو مستنبطةً ؛ لأنّه لا استبعاد \_ في أن يقول الشارعُ: «حرمت الرَّبا في البرَّ، لكونهِ برَّاً».

أو يعرف كونُ «البرِّ» مناسباً لحرمةِ الرِّبا؟

فإن قلتَ: لو كان محلُّ الحكم علَّة للحكم \_ لكانَ الشيءُ الواحدُ فاعلاً وقابلًا \_ معاً \_ وهو محالُ لوجهين:

## الأوَّلُ:

أنَّ المفهوم من كونهِ قابلًا \_ غيرُ المفهوم من كونهِ فاعلًا؛ ولذلك صحَّ تعقُّلُ (١) كلَّ واحدٍ \_ منهما \_ مع الذهول ِ عن الآخرِ؛ فهذان (٩) المفهومان إمَّا أن يكونا داخلين في ذلك الشيءِ .

أو خارجَيْنِ عنه،

أو أحدُهما داخلًا، والآخرُ خارجاً.

فإن كَانَ الأَوَّل: كَانَ ذلك الشيءُ مركَّباً في نفسِهِ، والجزءُ الَّذي هو ملحوقُ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة(١٨٠) من س.

 <sup>(</sup>١) كذا في ى، وفي غيرها: «أن يعقل». (\*) آخر الورقة (٩١) من ى.

الفاعليَّةِ \_ غير الجزءِ الَّذي هو ملحوقُ القابليَّةِ: فلا يكونُ الشيءُ الواحدُ قابلاً وفاعلًا.

وإن كانِ الثاني: كانَ هذان الأمرانِ الخارجان عن تلك الماهيَّة \_ لاحقين لها، وكلَّ لاحقِ (١) معلولٌ: فيعودُ الأمرُ في أنَ المفهوم من كونِ [تلك (١)] الماهيَّة علَّةً لأحدِ اللاحقينِ \_ غيرُ المفهوم من كونِهِ علَّةً [للاحق(١)] الآخرِ، ويكونُ الكلامُ في هذين المفهوميَّين \_ كما في الأوَّل : فيلزم التسلسلُ ؛ وهو محالٌ.

وإن كانَ أحدُهما داخلًا في الماهيَّة، والآخرُ خارجاً عنها: لزم كونُ الماهيَّة مركَّبةً؛ لأنَّ كلَّ ما لَه جزءً فهو مركَّب، ولزمَ أن يكونَ إمَّا الفاعليَّةُ أو القابليَّةُ جزءاً من الماهيَّة؛ وذلك محالٌ؛ لأنَّ الفاعليَّة والقابليَّة نسبة بين الماهيَّة وبينَ غيرِها، والنسبة بين الشيءِ و [بين أن الفاعليَّة والقابليَّة عن الماهيَّة، والخارجُ عن الشيءِ لا يكون داخلًا فيه نظل يمكنُ أن تكونَ القابليَّةُ أو الفاعليَّةُ داخلةً في الماهيَّة.

#### الثاني:

وهو: أنَّ سبة القابلِ إلى (٥) المقبول \_ نسبة الإمكان، ونسبة المؤثَّر إلى الأثر \_ نسبة الموجّوب؛ فلو كانَ الشيء الواحد بالنسبة إلى الشيء الواحد مؤثّراً (١) وقابلاً: لزم كونَ النسبة (٩) الواحدة موصوفة بالوجوب وبالإمكان \_ معاً \_ وهو محالً.

<sup>(</sup>١) لفظ جـ: «معلوم»، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ي، آ. (٤) لم ترد الزيادة في جـ، ي.

<sup>(</sup>a) في جـ: «القاتل إلى المقتول» وهو تحريف.

<sup>(</sup>٦) راجع الإشارات: (٢١٥/١) بشرحي الإمام والطوسي، والمحصل (١٠٤)، والمباحث المشرقية: (٢٠٦/١) وما بعدها، والمواقف بشرح الجرجاني، وحاشيته: (٤/١٣٤ ـ ١٣٣) ومتن المواقف: (٨٧ ـ ٨٨)، وانظر شرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاج: (٢٠/٣).

<sup>(\*)</sup> آخر الوزقة (١٤٧) من جـ. .

قلت: قد بينًا \_ في كتبنا العقليَّة \_ ما في هذين الوجهين: من المغالطة .
وأمًّا إن كانتُ العلَّةُ متعدِّيةً \_ لم يصحَّ أن يكونَ محلُّ الحكم علَّةُ للحكم ؛
لأنَّ العلَّة المتعدية \_ هي التي توجدُ في غير موردِ النصِّ، وخصوصيَّةُ موردِ
النصِّ \_ يستحيلُ حصولُها في غيره ؛ لأنَّ الشيءَ لا يكونُ نفسَ غيره .
المسألةُ الثانية (١):

الوصف الحقيقي \_ إذا كان ظاهراً مضبوطاً: جاز التعليلُ به (٢).

أمًّا الَّذي لا يكونُ كذلك، مثلُ الحاجةِ إلى تحصيلِ المصلحةِ، ودفع المفسدةِ \_ وهي التي يسمّيها الفقهاءُ بـ «الحكمةِ» \_ فقد اختلفوا في جوازِ التعليلِ بهِ.

والأقربُ: جوازُهُ.

#### لئا :

[أنّا(٣)] إذا ظننًا استناد الحكم المخصوص في مورد النص - إلى «الحكمة» المخصوصة ثمّ ظننًا حصول تلك الحكمة - في صورة أخرى تولّد - لا محالة - من ذنيك الظنّين - ظنّ (٩) حصول الحكم في تلك الصورة ؛ والعملُ بالظنّ واجبٌ - على ما تقدم.

فإن: قيلَ: لا نزاعَ في أنَّه لو حصلَ ظنَّ تعليلِ الحكمِ \_ في الأصل \_ بتلك الحكمةِ \_ في صورة أخرى: أنَّه بتلك الحكمةِ \_ في صورة أخرى: أنَّه

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «الثالثة».

<sup>(</sup>٢) بالاتفاق، وذلك مثل قصر الصلاة المعلّل بالسفر ـ المشتمل على حكمة رفع المشقة المظنونة، وتعليل وجوب الحد على الزاني بالزنى، وتعليل وجوب القصاص بالقتل العمد العدوان.

والحكمة المجردة في الأول المشقة، وفي الثاني: اختلاط الأنساب وفي الثالث: حفظ النفس.

<sup>-</sup>(٣) لم ترد الزيادة في ي. (\*) آخر الورقة (١٤٤) من ح.

يلزمُ حصولُ مثل (\*) حكم الأصل (١) \_ في تلك الصورة الأخرى، لكنَّ النزاعَ \_ في أنَّ ذنيِك الظنَّينِ، هل هما ممكنا الحصول ِ، أم لا ؟ وأنتم ما دَلَّلتمُ على جوازهِ.

ونحن نبيُّنُ امتناعَهُ من وجوهٍ:

## الأوّل:

أنَّ الحكمَ إمَّا أَنْ يُعَلَّلَ بالحاجةِ المطلقةِ، أو [يعلَّل<sup>٢)</sup>] بالحاجةِ المخصوصة.

والأوَّل باطلٌ؛ وإلَّا لكانَ كلُّ حاجةٍ معتبرةً .

والشاني \_ أيضاً باطلُ؛ لأنَّ الحاجةَ أمر باطنَّ فلا يمكنُ الوقوفُ على مقاديرها، وامتيازُ كلُّ واحدةٍ من مراتبها \_ الَّتي لا نهايةَ لها \_ عن المرتبةِ (٩) الأخرى، وإذا تعدُّر تعيينهُ: تعدُّر التعليلُّ بذلك المتعيّن (٣).

### الثاني:

لو صحَّ تعليلُ الحكمِ بالحكمةِ ـ لما صحَّ تعليلُه بالـوصفِ؛ وتعليلُهُ بالوصفِ جائزٌ فتعليله (٤) بالحكمةِ غيرُ جائزٍ.

# بيانُ الملازمةِ:

أنَّ شرعَ الحكمِ لا بدَّ وأن يكونَ لفائدةٍ عائدةٍ إلى العبدِ؛ لانعقادِ الإجماع \_ على أنَّ الشرائعَ مصالحُ ، إمّا وجوباً \_ كما هو قولُ المعتزلةِ . أو(٥) تفضلًا \_ كما هو قولنا.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨١) بنن س.

<sup>(1)</sup> كذا في ح، ي، وفيّ النسخ الأخرى: «ذلك الحكم».

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ح؛ آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۳۷) بنن آ، (۳) لفظ ي: «التعيين».

<sup>(</sup>٤) في ح: «فالتعليل». أُن (٥) في ي: «وإمَّا».

وإذا كان كذلك: فالمؤثِّرُ الحقيقيُّ ـ في الحكم \_ هو الحكمةُ.

أمّا الوصف \_ فليس بمؤثّر \_ ألبتّة \_ وإنّما جعل مؤثّراً لاشتمالِهِ على الحكمةِ \_ الّتي هي المؤثّرة .

إذا ثبتَ هذا \_ فنقولُ: لو أمكنَ استنادُ الحكم إلى الحكمة \_ [لما جازَ استنادُهُ إلى الحكمة ِ [لما جازَ استنادُهُ إلى الوصفِ؛ لأنَّ كلَّ ما يقدحُ في استنادِهِ إلى الحكمة (١٠)] يقدحُ في استنادِهِ إلى الوصفِ؛ لأنَّ القادحَ \_ في الأصل \_ قادحٌ في الفرع .

وقد يوجدُ ما يقدحُ - في الوصفِ، ولا يكونُ قادحاً - في الحكمة ؛ لأنَّ القادحَ - في الفرعِ قد لا يكونُ قادحاً - في الأصل ، فاستنادُ الحكمِ الى الوصفِ - مع إمكانِ استنادِهِ إلى االحكمةِ: تكثيرٌ لإمكانِ الغلطِ - من غير حاجة إليه ، وإنَّهُ لا يجوزُ. ولمّا رأينا أنَّهُ جازَ التعليلُ [بالوصفِ: علمنا أنَّهُ إنَّما جازَ لتعليل التعليل بالحكمةِ.

### الثالث:

لو جازَ التعليلُ<sup>(١)</sup>] بالحكمةِ \_ لوجبَ طلبُ الحكمةِ، والطلبُ لها غيرُ واجب: فالتعليلُ بها غيرُ جائزِ.

# بيانُ الملازمةِ:

أنَّ المجتهدَ مأمورٌ بالقياسِ \_عندَ فقد إنِ النصِّ، ولا يمكنُهُ القياسُ إلا عندَ وجدانِ العلَّةِ، ولا يمكنُهُ وجدانُها إلاّ بعدَ الطلبِ، وما لا يتمُ الواجبُ إلاّ بهِ، فهو واجبُ.

فَإِذِنَ: طَلَبُ العَلَّةِ وَاجَبُ؛ وإِذَا كَانَتَ الحَكَمَةُ عَلَّةً: كَانَ طَلْبُهَا وَاجِبًا. بِيانَ أَنَّ طَلَبُ الحَكَمَةُ غَيْرُ وَاجِب

أنَّ الحكمة لا تُعرف (٥) إلا بواسطة معرفة الحاجات، والحاجات أمورٌ باطنةً

<sup>(</sup>۱) ساقط من ي.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين ساقط كله من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٤٩) من ص.

- لا يمكنُ معرفةُ مقاديرها إلا بمشقّةٍ شديدةٍ: فوجبَ أن لا تكونَ هذه المعرفةُ واجبةً؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾(١).

# الرابع :

أنَّ استقراءَ الشريعةِ \_ يدلُّ: على أنَّ الأحكامَ معلَّلةً بالأوصافِ، لا الحِكمِ ؛ لأنَّا لو فرضنا حصولَ الأوصافِ الجليَّةِ: كالبيعِ والنكاحِ والهبةِ \_ عاريةً (\*) عن المصالح: لاستندت الأحكام إليها.

ولو فرضنا حصولَ المصالح \_ دونَ هذه الأوصاف: لم تثبت بها الأحكامُ الملائمةُ لها؛ وذلك يدلُّ \_ ظاهراً \_ على امتناع ِ التعليل ِ بالحكم ِ .

### الخامس:

الدليلُ ينفي التمشَّكَ بالعلَّةِ المظنونةِ؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ بَعْضَ الظَّنَّ إِلَّمَ ﴾ (٢) وقوله: ﴿إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئاً ﴾ (٣) خالفناهُ في الأوصافِ الجليَّةِ لظهورها، والحاجةُ ليست كذلك: فتبقى (٤) على الأصلِ.

### السادس:

أنَّ الحكمةَ تابعةُ للحكمِ ؛ لأنَّ الزجرَ تابعُ لحصولِ القصاصِ ، وعلَّة الشيءِ يستحيلُ تأخيرُها عن الشيءِ: فالحكمةُ لا تكونُ علَّةً للحكم (\*). [و(٥)] الجواتُ:

قولَهُ: «ما الدليلُ على جواز أن يحصلَ لنا ظنُّ أنَّ الحكمَ ـ في الأصلِ ـ معلَّلٌ بالحكمة»؟

<sup>(</sup>١) الآية (٧٨) من سورة الحج.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٨) من جـ.

<sup>(</sup>٢) الأية (١٢) من سورة البحجرات.

<sup>(</sup>٣) الآية (٢٨) من سورة النجم.

<sup>(</sup>٤) لفظ س: «فبقى».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۸۲) من إس . (۵) هذه الزيادة من ي، آ.

قلنا(۱): لا نزاع \_ في أنَّ «المناسبة (۱)» طريقُ كونِ الوصفِ علَّة، والمعنيُّ بذلك: أنَّا نستدلُّ بكونِ الوصفِ مشتملًا على المصلحة \_ على كونِهِ علَّة، فلا يخلو \_ إمَّا أن يكونَ الدالُّ على عليَّتِه (۱): اشتمالُهُ على مطلقِ المصلحةِ، أو اشتمالُهُ على مصلحةِ معيَّنةِ.

والأوّلُ باطلُ؛ وإلاّ لكانَ كلُّ وصفٍ مشتمل على مصلحةٍ - كيفَ كانت - علَّة لذلك الحكم .

ولمًّا بطلَ القسمُ الأوَّلُ: تعيَّن الثاني \_ فنقولُ: إمَّا أن يمكنَ الاطلاعُ على المصلحةِ المخصوصةِ أو لا يمكنَ.

فإن امتنع الاطّلاعُ على المصلحةِ المخصوصةِ: امتنعَ الإستدلالُ بكونِ الوصفِ مشتملًا عليها على (\*) كونهِ [علّقُ(\*)]؛ لأنَّ العلم باشتمالِ الوصفِ عليها موقوفٌ على العلم بها موحيثُ [لم(\*)] يمتنع [هذا(\*)] الاستدلال: علمنا أنَّ الاطلاعَ على خصوصيتها ممكنُ.

وبهذا الحرف \_ ظهرَ الجوابُ عن قولِهِ: «المصالحُ أمورٌ باطنةٌ فلا يمكنُ الاطلاعُ عليها».

قوله: «لو جاز التعليلُ بالحكمة - لما جاز التعليلُ بالوصف، .

قلنا: التعليلُ بالحكمةِ \_ [و(١)] \_ إن كان راجحاً على التعليل بالوصفِ، من الوجه الذي ذكرت: فالتعليلُ بالوصفِ راجعٌ على التعليلِ بالحكمةِ من وجهِ آخرَ \_ وهو سهولةُ الاطلاع على الوصفِ، وعسر الاطلاع على الحكمةِ، فلمًا

<sup>(</sup>١) في آ: «قلت».

<sup>(</sup>٢) لفظ س: «المناسبة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٢) من س. (\*) آخر الورقة (٩٤) من ح.

<sup>(</sup>٣) لم ترد في ى، والعبارة وردت هكذا في جميع الأصول، ولعل الأنسب كان: «يكون الوصف ـ مشتملًا عليها ـ علة».

<sup>(</sup>٤) سقطت الزيادة من ح، ي.

<sup>(</sup>o) انفردت بهذه الزيادة آ. (٦) زاد هذه الواو آ.

كَانَ (٥) كُلُّ واحدٍ ـ منهما ـ راجحاً (١) من وجهٍ ـ مرجوحاً مَن وجهٍ آخرَ: حصلَ الاستواء.

قولُهُ: «لو صحَّ التعليلُ بالحكمةِ \_ لوجبَ طلبُها».

قلنا: نحن ـ وإن اختلفنا في جوازِ تعليلِ الحكم ، لكنَّا اتَّفقنا على أنَّ كونَ الوصفِ علَّةُ للحكم \_ معلَّلُ بالحكمة ؛ فإن لم يقتض (\*) ذلك وجوبَ طلب الحكمة : فقد بطلَ قولُك .

وإن اقتضى(٣) وجوب طلبها: فقد بطلَ قولُك أيضاً . .

قولُهُ: «الاستقراءُ دِلُّ على تعليل الأحكام(٤) بالأوصاف، لا بالحكمة».

قلنا: لا نسلّم: بل التعليلُ بالحِكَم (٥) حاصلُ - في صورٍ كثيرةٍ - مثل : التوسُّطِ في إقامةِ الحدِّ بينَ المهلكِ والزاجرِ. وكذا الفرقُ بينَ العملِ اليسيرِ والكثير.

قوله: «النافي للقياس ِ قائمٌ؛ تُركَ العملُ بهِ في الوصفِ لظهورهِ».

قلنا: الحكمةُ علَّةً لِعلِّيَّةِ الوصفَ: فأولى أن تكونَ علَّةً للحكم ِ.

قوله: «الحكمةُ ثمرةُ الحكم ».

قلنا: في الوجود الخارجيّ ـ لا في الذهن، ولهذا قيل: «أوَّلُ الفكرِ آخرُ العمل ».

نكتة أخرى في المسألة:

الحكمةُ علَّةُ لعلَّيَّةِ العلَّةِ \_ فاولَى أن تكونَ علَّةً للحكم .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٨) من آ.

<sup>(</sup>١) زاد في غيرح، آ، ي: وعلى الآخرير.

<sup>(</sup>۲) لفظ ی: «تقنعنی».

<sup>(</sup>۳) في ي: «أقنعتني».

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، ولفظ غيرها: «الحكم».

<sup>(</sup>۵) كذا في ح، وفي غيرها: «الحكمة».

ييانه :

أنَّ الوصفَ لا يكونُ مؤثِّراً في الحكم إلاّ لاشتمالِهِ على جلب نفع ، أو دفع مضرَّةٍ ، فكونُهُ علَّةً معلَّل بهذه (١) الحكمة ؛ فإن (١) لم يمكن العلمُ بتلك الحكمة المخصوصة : استحالَ التوصُّلُ (٢) به إلى جعل الوصفِ علَّةً .

وإن أمكنَ ذلك . وهو مؤثّرُ في الحكم ، والوصفُ ليسَ بمؤثّر .: كانَ إسنادُ الحكم إلى الحكم إلى الحكمة المعلومة - اللّتي هي (٥) المؤثّر [ة(١)] - أولى من إسناده (٥) إلى الوصفِ الّذي هو - في الحقيقة ليس بمؤثرّ (٢).

- (١) لفظ آ: وبتلك،
- (٢) أبدلت الفاء في جه بواو.
- (٣) لفظ ى: «بها».(٣) أخر الورقة (١٤٩) من جـ.
  - (٤) لم ترد في جـ. واستناده.

(٦) تلخيصاً لما تقدم وإيضاحاً له \_ نقول: الحكمة \_ هي الأصل والوصف الفرع؛ لأنَّ المطلوب بالذات \_ هو المصلحة، أو دفع المفسدة، والوصف مطلوب بالعرض، لاشتماله عليها، والقدح في الأصل قدح في الفرع. وقد اتفقوا على جواز التعليل بالوصف الحقيقي الظاهر المنضبط: كالبيع والإجارة والقراض والسرقة والغصب والزني وغير ذلك. واختلفوا في التعليل بالحكمة على مذاهب ثلاث ـ هي أولاً: جواز التغليل بها مطلقاً. وهـو اختيار المصنف. ثانياً: لا يجوز التعليل بها مطلقاً. ثالثاً: يجوز التعليل بالحكمة إذا كانت ظاهرة منضبطة. وهو اختيار الأمدي، وابن الحاجب. ولكل من المذاهب الثلاث أدلَّته وعلى الأدلة موانع ونقوض واعتراضات وعلى الموانع والنقوض والاعتراضات إجابات ولقد أطالوا وأطنبوا في ذلك كثيراً حتى قال بعض الذين منعوا التعليل بالحكمة: «يلزم من اعتبار الحكمة أنه إذا أكل إنسان قطعة من لحم امرأة أنها تحرم عليه، لأنها أمَّه، وكذلك إذا سرق إنسان صبياناً وغيبهم حتى جهلت أنسابهم واختلطت أن يجب عليه الرجم، وهذا هذيان لا يليق فما إلى هذا رمى القائلون بالتعليل بالحكمة وفي مقدمتهم الإمام المصنف، بل أرادوا: أنه إذا وجد بين صورتين قدر مشترك من المصلحة الداعية إلى الحكم بحيث يمكن إضافة الحكم إلى جملة المصالح النوعية ـ جاز ذلك وذلك كالتعليل بدفع حاجة الفقير فإذا وجدنا صورتين مثلاً يمكن أن تجمع بينهما بهذه الحكمة فإنهيمكن اعتبارها مسمّى المصلحة وفي هذه الحالة لا تنقضٌ مثل هذه الحكمة بوجود المسمّى منفكاً عن الحكم في بعض الصور لأن تلك الجملة =

## المسألة الثالثة:

المعلّلونَ بالحكمةِ لمَّا قيلَ لهم: إنَّ الحكمةَ مجهولَةُ القدرِ؛ فإنَّ حاجةَ الإنسانِ في مبدأ زمانِ الجوع ، ولمَّا كانَ الإنسانِ في مبدأ زمانِ الجوع ، ولمَّا كانَ الغالبَ فيها التفاوتُ: لم يكنَ القدرُ الموجودُ ـ في الأصل \_ ظاهرَ الوجودِ ـ في الفرع \_: فلم يصعَّ القياسُ.

فمن الناس من أجابَ عنه (\*): بأنّا نعلّلُ بالقدر المشترك - بينَ الصورتين - لأنّهُ حصلَ - في الأصل - قدرٌ معيّنٌ من المصحلةِ ، وفي الفرع - قدرٌ معيّنٌ ، وكلّ مقدارينْ - فلا بدّ وأن يكونَ - بينهما - اشتراكُ في قدرٍ معيّنٍ ، وذلك القدرُ المشتركُ - يناسبُ التعليلَ به ، لكونها مصلحةً مطلوبة الوجودِ .

فإذا قيلَ لهم: إنَّهُ ينتقضُ بالحاجةِ الفلائيَّةِ، فإنَّها غيرُ معتبرةٍ \_ قالوا: نحن إنَّما علَّلْنَا بالقدرِ المشتركِ \_ بينَ الأصلِ والفرع ِ، ونحن لا نسلِّمُ أنَّ ذلك القدرَ المشتركَ \_ حاصلٌ في صورةِ النقض .

واعلم: أنَّ هذا الكلامَ ضعيفٌ، وذلك لأنَّهُ يحتملُ أن لا يكونَ بين [القدر(١)] المشتركِ - الحاصل في الأصل، والحاصل في الفرع - اشتراكُ إلاّ في مسمَّى كونهِ مصلحةً، والتعليلُ بهذا المسمَّى غَيرُ ممكن، وإلاّ حصلُ

وقال النقشوانيّ: «العلة في الحقيقة الحكمة لكنها إنّما تنضبط بمقاديرها وإنّما يضبط ذلك الوصف، فكون الوصف علة في الشرع معناه: أنه علامة للحكمة ودليل عليها، فالحكمة هي العلّة الغائيّة الباعثة للفاعل، والوصف هو المعرّف، فإذا قلنا: في الشرع غلل معرّفة زيد بذلك الوصف المعرّف للعلة الحقيقيّة المؤثرة» انظر النفائس: (١٠٦٣ - ب)، والكاشف: (٣٠٩ - ٣١٠) - آ)، وراجع المسألة في شرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاج: (٣٠٩ )، وتيسير التحرير: (٣٠ / ٣٠) و (٣٠ ع وجمع الجوامع بشرح الجلال: (٣١ / ٢٣٨)، وشرح المختصر: (٢٠٨/٢)، والإحكام (٣٠ / ٣) ط الرياض، والحاصل (٨٦٥).

<sup>=</sup> من المصالح - لا تكون موجودة في صورة النقض.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٣) من س.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ي.

النقضُ بجميع المصالح المنفكّةِ عن هذا الحكم .

وأمًّا الاشتراكُ بينَ القدرينِ \_ في أمرٍ آخرَ وراءَ عموم كونِهِ مصلحةً \_ فغيرُ معلوم ولا مظنونٍ ؛ وإذا كانَ وجودُهُ غيرَ ظاهرٍ: لم يكن التعليلُ بهِ ظاهراً (١). المسألةُ الرابعةُ :

يجوزُ التعليلُ بالعدم: خلافاً لبعض الفقهاءِ (١).

#### لنا:

أنَّه قد يحصل دوران الحكم مع بعض العدمات (الدورانُ يفيدُ ظنَّ العليَّة (ا) والعملُ (ا) بالظنِّ \_ واجبُ .

احتجوا على أنَّ العدم لا يصلحُ للعلَّيَّةِ \_ بوجوه (١٠):

### أحدُها:

أَنَّ العلَّيَّةَ مناقضةً للَّاعلَيَّةِ \_ المحمولةِ على الغدم ، فاللاعلَيَّةُ عدميَّةً والعلَّيَّةُ (٧) ثبوتيَّةُ ، فلو حملناها على العدم [المحض(^^)]: كَانَ النفيُ المحضُ

<sup>(</sup>١) نقل الأصفهاني عن صاحب التلخيص قوله: «ما ذكره المصنف في هذه المسألة مناقض لما سبق من كلامه»، وقد دفع الأصفهاني التناقض المشار إليه. فراجع ذلك كله في الكاشف: (٣/ ٣١٠ - ب - ٣١٠ - آ).

<sup>(</sup>٢) والأصوليّين ومنهم الآمديّ على ما في الإحكام: (٢٠٦/٣)ط الرياض، وابن الحاجب على ما في الرحكام: (٣١١/٣)أ.

 <sup>(</sup>٣) مثال ذلك أن يقال: هعدم السبب الشرعي \_ الناقل للملك \_ موجب لحرمة الانتفاع
 بما وضعت البد عليه بالدوران، والدوران يفيد ظنّ العليّة».

<sup>(</sup>٤) اعترض صاحب التنقيح على قول المصنف: «بإفادة الدوارن لظن العلّية»، واعتبر قول، هذا باطلاً لأوجه ذكرها، وقد رد الأصفهانيّ على صاحب، التنقيح، ورماه بالجهل والقصور عن فهم كلام المصنف. فانظر الكاشف: (٣١٢ - ب - ٣١٢).

<sup>(</sup>٥) عبارة ج، ى، س: «والظن واجب العمل به».

<sup>(</sup>٦) في غير ح: «بأمور».

<sup>(</sup>V) لفظ ى: «والعلة». (A) لم ترد الزيادة في ج.

موصوفاً(٣) بالصفةِ الوجوديَّةِ .

ولو جُوَّزِنا ذلك \_ لما أمكننا أن نستدلَّ بكونِ الجدارِ وكثافتِهِ، وحصوله في الحَيِّز \_ على كونِ الموصوفِ بهذه الصفاتِ موجوداً. وهو سفسطةً.

### وثانيها:

أنَّ العلَّةُ لا بدُّ وأن تتميَّزُ عمَّا ليسَ بعلَّةٍ - سواءٌ أريد بها المؤثّر» أو «المعرِّفُ» أو «المداعي»؛ والتمييزُ عبارةً: عن كونِ كلِّ واحدٍ من المتميِّزين مخصوصاً - في نفسه - بحيثُ لايكونُ تعيَّنُ هذا حاصلاً لذلك، ولا تعيُّنُ ذلك حاصلاً لهذا. وهذا (۱) غير معقول - في العدم الصرف؛ لأنه نفيُ محضٌ، ولأنه لو خاز وقوع التمييز فيه - لجاز «المؤثّر [في العالم (۱)] عدمٌ صرفٌ»، لست أقولُ: «ذاتُ معدومةٌ» - على ما ذهبَ إليهِ القائلون بأنَّ المعدومَ شيءٌ، لأنَّ ذلك - عندهم - ثابتٌ، بل الإلزامُ أن نجعلَ النفيَ المحضَ - الذي لا يكونُ ذاتاً ولا عيناً (۱)، ولا أمراً من الأمور - مؤثراً في العالم ، وذلك ممّا يسدُ بابَ إثباتِ الصانع - تعالى اللهُ عن ذلك علواً كبيراً.

# وثالثها:

أنَّ العدمَ إمَّا أن يكونَ عارياً عن النسبةِ \_ من كلِّ الوجوهِ \_ أو لا يكونَ .

فإن كان الأوَّلَ: لم يكن له اختصاصٌ بذاتٍ دون ذاتٍ، وبوقتٍ دون وقتٍ \_ فلا يجوزُ جعلُهُ علَّةً لحكم معيَّنٍ . \_ فلا يجوزُ جعلُهُ علَّةً لحكم معيَّنٍ .

وإن كان له انتساب بوجه (٤) ما، كان ذلك الانتساب أمراً ثبوتياً ضرورة كونه نقيضاً للانتساب، فيلزمُ وصفُ العدم بالوجود. وهو محالُ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٦) من ح.

<sup>(</sup>١) كذا في ح، آ، ى وفي غيرها: «وهو» . (٢) سقطت الزيادة من ج، ل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٩) من آ.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ح.

<sup>(</sup>٤) كذا في ي، ولعله الأنسب، وفي غيرها: «من وجه».

### ورابعُها :

أنَّ المجتهدَ إذا بحثَ عن علَّةِ الحكمِ : لم يجبُ عليه سبرُ الأوصافِ العدميَّةِ ؛ فإنَّها غيرُ متناهيةٍ ـ معَ أنَّهُ يجبُ عليه سبرُ كلِّ وصفٍ يمكنُ كونَهُ علَّةً ، وذلك يدلُّ على أنَّ الوصفَ العدميُّ ـ لا يصلحُ للعليَّةِ .

### وخامسها:

قوله تعالى: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنْسُنِ إِلاَّ مَا سَعَىٰ ﴾ (١) والعدمُ نفي محضٌ فلا يكونُ من سعيه: فوجبَ أن لا يترتَّبَ (٩) عليهِ حكمٌ ؛ فإنَّ كلَّ حكم يثبتُ .. فإنَّهُ يحصل للإنسانِ بسبه إمَّا جلبُ منفعةٍ ، أو دفعُ مضرَّةٍ .

فشت (٥) أنَّ الوصف العدميُّ - لا يمكنُ أن يكونَ علَّةً (٥).

فإن قلتَ: الامتناعُ عن الفعلِ عدمٌ، مع أنَّهُ قد يكونُ مأموراً بِهِ، ويكونُ منشأً للمصالح و[دفع(٢)] المفاسد.

قلت: الامتناعُ عن الفعل عبارةً: عن أمرٍ يفعلُهُ الإنسانُ، فيترتَّبُ عليهِ عدمُ ذلك الشيءِ: فثبت أنَّ الامتناعَ ليسَ عدماً محضاً.

# [و(")] الجوابُ عن الأوَّل :

ما ذكرتموه من الدلالة: على أنَّ العلَّيةَ صفةً ثبوتيَّةً - معارضٌ بدليل آخر، وهوَ: أنَّها لو كانتُ ثبوتيَّةً - لكانتُ من عوارض ذاتِ العلَّةِ، فكانتُ مفتقرةً إلى تلك الذاتِ، وكانت علَّيةً العلَّةِ العلَّةُ العلَّةِ العلَّةِ العلَيْلِ العلَّةِ العلَيْلِ العلَيْلِ العلَيْلِقِ العلَّةِ العلَّةِ العلَّةِ العلَيْلِيلِ العلَيْلِ العلَيْلِ العلَيْلِ العلَيْلِ العلَيْلِ العلَيْلِيلِ العلَيْلِقِ العلَيْلِ العلَيْلِ العلَيْلِقِيلِ العلَيْلِ العلَيْلِقِيلِ العلَيْلِقِيلِ العلَيْلِقِيلِيلِقِ العلَيْلِقِيلِقِ العلَيْلِقِ العلَيْلِقِيلِقِ العلَيْلِقِيلِقِ العلَيْلِقِيلِقِيلِقَ العلَيْلِقَ العلَيْلِقِيلِقِ العلَيْلِقِيلِقِ العلَيْلِقَ العلَيْلِقِيلِقِيلِقِ العلمَاتِ العلمَاتِ العلمَّةِ العلمَاتِقِيلِ العلمَّةِ العلمَاتِ العلمَاتِيلِقِ العلمَّةِ العلمَ العلمَلِقِ ا

<sup>(</sup>١) الآية (٣٩) من نسورة النجم.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٤) من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٠) من جـ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٣) من ي.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ح، آ، ص، ي.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الواو في آ.

<sup>(</sup>٤) في ح أبدلت الواو بفاء في الموضعين.

لتلك العلَّةِ (١) زائدةً عليها، ولزمَ التسلسلُ (١).

## وعن الثاني:

نسلَّمُ أَنَّهُ لا بدّ وأن تكونَ العلَّةُ متميِّزةً عما ليسَ بعلَّةٍ، لكن لا نسلَّم أنَّ التميِّزَ يستدعي كونَ المتميّزِ ثبوتيّاً؛ فإنَّ عدمَ أحدِ الضدينِ عن المحلّ ـ يصحّحُ حلولَ الضدّ الآخرِ فيهِ، وعدمُ ما ليسَ بضدًّ ليسَ كذلك.

## وأيضاً:

عدمُ الـلازمِ يقتضي عدم الملزوم ، وعدمُ ما ليسَ بلازم \_ لا يقتضي ذلك: فقد حصلَ الامتيازُ في العدمات (٣).

### وعن الثالث:

أنَّ العلَّةَ عدمٌ مخصوصٌ.

قوله: «فالخصوصيَّةُ صفةً قائمةٌ بالنفي المحض ».

قلنا: لا نسلِّمُ أَنَّ الخصوصيَّةَ أمرٌ ثبوتيٍّ؛ فإنَّها لو كانت أمراً ثبوتيًا ـ لكانت في نفسِها أمراً مخصوصاً: فلزم (٤) التسلسل.

# وعن الرابع ِ:

لا نسلُّمُ أنَّ المجتهدَ لا يبحثُ \_ في السبرِ والتقسيم ِ \_ عن الأوصافِ العدميَّة.

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «العلّية».

<sup>(</sup>۲) لإيضاح كلام المصنف نقول: «العلّية من ذات العلة فليست عينها، ولا عارضاً من عوارضها الزائدة عليها، وهي من الممكنات المضافة الى قدرة الله تعالى، والله تعالى - في ذاته \_ ليس علّة ولا محتاجاً إلى علة: فلا يلزم التسلسلُ واجع الكاشف: (٣١٣/٣ - آ) والنفائس: (٣/٣٠ - آ) .

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، ى، وهو المناسب، وفي غيرهما: «العدميّات».

<sup>(</sup>٤) لفظ آ: «فيلزم».

سلّمنا ذلك؛ لكنَّ إسقاطَ ذلك التكليفِ لتعذَّرِهِ: فإنَّ العدماتِ(١) غيرُ متناهيةٍ.

# وعن الخامس :

أنًا نعلمُ ـ بالضرورةِ ـ كونَنَا مكلُّفين بالامتناع ِ : فدلُّ على أنَّ العدمَ قد يكونُ متعيناً .

[قوله: «الامتناعُ عبارةُ عن فعل(") يترتُّبُ عليهِ (") العدمُ».

قلنا: لوكانَ الامتناعُ(؟) عبارةً: عن فعل يترتُّبُ عليه العدمُ \_ لكانَ الممتنعُ عن الفعل \_ فاعلًا؛ وذلك محال.

# المسألةُ الخامسةُ:

للمانعين من التعليل بالعدم ، أن يمنعوا من التعليل بالأوصاف الإضافيّة - محتجّين : بأنّها عدم ، والعدم لا يكون علّة .

[و(°)] إنَّما قلنا: إنَّها عدمٌ؛ لأنَّ مسمَّى «الإضافةِ» ليسَ أمراً وجوديًا؛ [وإذا لم يكن المسمَّى وجوديًا لم المنعَ أن يكونَ شيءٌ من(\*) الاضافاتِ المخصوصة أمراً وجوديًا.

وإنَّما قلنا: إنَّ مسمَّى «الإضافة» ليس أمراً وجوديّاً (١) لأنَّه لو كانَ هذا المسمَّى وجوديّاً.

فإذا فرضنا في إضافة مَّا كونَها أمراً وجوديًّا: كانت ـ لا محالة ـ صفةً لمحلّ،

<sup>(</sup>١) كذا في ح، آ، ى وفي غيرها: «العدميّات».

 <sup>(</sup>۲) ساقط من ی.
 (۳) زاد في ح، آ: «ذلك».

<sup>(\$)</sup> زاد في غير ص، ح: «عن الفعل».

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ي، آ.

<sup>(</sup>٦) ما بين المعقوفتين قد سقط كله من جـ، ل، والعلامة (\*) لآخر الورقة (١٤٧) من ح، وكلمة «الإضافات» من ص، ولفظ غيرها: «الأوصاف»، وكلمة «أمراً» بعدها لم ترد في ص.

فكانَ حلولُها \_ في ذلك المحلِّ \_: إضافة بينها وبين ذلك [المحل(١)]: فكان مسمَّى «الإضافةِ» في ذلك المحل.

وإذا(١) كانَ ذلك المسمَّى أمراً وجوديًّا \_ كانت إضافةُ الإضافةِ أمراً وجودياً زائداً على الإضافةِ الى غير نهاية (١) . [فثبتَ: أنَّ مسمَّى «الإضافةِ على ممتنعُ أن يكونَ وجوديًا (١)].

وإذا(\*) ثبت ذلك وجب أنْ لا يكون شيء - من الإضافات (\*) المخصوصة وجوديًا ؛ لأنَّ «الإضافة» المخصوصة وجوديًا ؛ لأنَّ «الإضافة» المخصوصة ماهيَّة مركَّبة : من «الإضافة» ومن «الخصوصيّة» الموجوديَّا (\*) وجوديًا (\*) - لكان الوجود (\*) إمَّا قيدَ الإضافة ، أو قيدَ الخصوصية .

والأول باطل؛ لما تقدُّم.

والثاني \_ أيضاً \_ باطلٌ ؛ لأنّ خصوصيَّة الإِضافة \_ صفةٌ للإِضافة (\*) فلوكانت الخصوصيَّةُ أمراً ثبوتياً : لزمَ حلول الوجودِ في النفي المحض؛ وهو(^) محالٌ .

فثبت: أنَّ سائرً<sup>(٩)</sup>، الإضافات ـ يمتنعُ أن يكون موجوداً (١٠) فهو معدوم، والتعليل بالعدم (١١)غير جائز على ما تقدم.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ح.

<sup>(</sup>۲) في غيرح: «ف».

<sup>(</sup>٣) لفظ ح، جـ: «النهاية».

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من ص، ل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٠) من آ.

<sup>(</sup>٩) كذا في ح، ولفظ غيرها: «شيئاً».

<sup>(</sup>١٠) لفظ آ: «وجوباً». (١٠) في غير ح: «بالمعدوم».

## [والجوابُ:

لا نسلّمُ أنّ «الاضافاتِ» أمورٌ عدميّةٌ، والتسلسلُ مدفوعٌ ؛ لاحتمال أن تكونَ الإضافةُ إلى محلّها لذاتِها ؛

وإن سلمَّنا: أنَّها عدميَّةً \_ في الحقيقةِ \_ لكنَّها ثبوتيَّةٌ في المعتقداتِ(\*) \_ فيحسنُ جعلها علَّةٌ للأحكام الشرعيَّةِ .

وإن سلمنا كونها عدميَّةً \_ مطلقاً \_ ولكن لا نسلِّمُ أنَّ الأمورَ الذهنيَّةَ لا تصلحُ للعليَّة . والله أعلمُ (١٠).

## المسألة السادسة (١):

تعليلُ الحكم الشرعيّ ٣٠ - جائزٌ: خلافاً لبعضِهم.

#### لنا:

أَنَّ الدورانَ يفيدُ ظنَّ العلَّيَّةِ، فإذا حصلَ في الحكم ِ الشرعيِّ : حصلَ ظنُّ العلَّيَّة .

## [و(1)] احتج المانعون:

[بان قالوا: الدوران لا يفيدُ ظنّ العلِّيّةِ فيما له صلاحيَّةُ العلَّةِ، ولا نسلُّمُ أنّ

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين انفردت بإيراده جوحدها، والعبارات من حيث المعنى صحيحة ومتممة للمسألة، وقد أوردها الأصفهانيّ في شرحه ونسبها إلى رسالة المصنف في القياس: (الرسالة البهائية) فراجع الكاشف: (٣١٥/٣ ـ آوب) والنفائس (٣/٩/٣ ـ ب) والعلامة (خو الورقة (١٠٩/١) من جو.

<sup>(</sup>۲) راجع هذه المسألة في المعتمد: (۷۸۹/۲)، والكاشف: (۳۱٦/۳) - آ، ب)، والنفائس: (۱۰۹/۳ - ب)، والحاصل (۸٦۹)، وشرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاج: (۹۲/۳ والنفائس: (۹۱۳) والإحكام: (۲۱۰/۳)، والروضة (۳۱۹) ط الرياض، والتبسير: (۴۱۶)، وشرح المختصر: (۲۳۰/۲)، وحاشية الأزميري: (۲۰۵/۲)، والتمهيد ورقة (۱۲۷).

<sup>(</sup>٣) عبارة ح، آ، ج، ص: «يجوز تعليل الحكم».

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح، آ، ج، ي.

الحكم الشرعيُّ يصلحُ أن يكون علَّةُ للحكم ِ الشرعيُّ .

وبياته (١)] بأمور:

### أحدُها:

أنَّ الحكمَ الشرعيَّ - اللّذي فِرُضَ علَّةً - يحتملُ كونَّهُ متقدِّماً على الحكمِ الَّذي جعلَ معلولاً، ويحتملُ كونَّهُ متأخراً، ويحتملُ كونَّهُ مقارِناً.

وعلى تقدير التقدُّم (\*): لم يصلح للعلَّيةِ ؛ [وإلَّا لزم تخلُّفُ الحكم عن عن علم عن المعلَّم عن عن المعلَّم المعلِّم عن المعلِّم المعلِّم

وعلى تقديرِ التَأخِّرِ: لم يصلحْ للعلَّيَّةِ (1)]؛ لأنَّ المتَاخرَ ـ لا يكونُ علَّةً للمتقدِّم (٥).

وعلى تقدير المقارنة \_ يحتمل أن تكون العلَّة هو، وأن تكونَ غيرَه إ

فإذن هو على [الـ<sup>17</sup>] تقديراتِ الثلاثةِ ـ لا يكونُ علَّةً ـ وعلى تقديرِ واحدٍ: يكونُ علَّةً، ولا شكّ أنَّ العبرةَ ـ في الشرع ِ ـ بالغالبِ، لا بالنادرِ: فوجبَ الحكمُ بأنَّهُ ليسَ بعلَّةٍ.

### وثانيها:

أنَّ تفسيرَ العلَّةِ ، إما به «المعرِّفِ» أو «الداعي» أو «المؤثّر».

فإن فبسرناها(٧) بالمعرّف: امتنع تعليلُ حكم الأصل بحكم آخر؛ لأن المعرّف لحكم الأصل \_ هو النصّ، لا غيرُه.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين لم أجده في غير جه، ويصح الكلام بدونه، ولكنه زيادة مناسبة.

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، آ، ى. ولفظ غيرها: «التقديم».

<sup>(</sup>٣) أي: فُتُوجِد العلة بدون المعلول، فيلزم انتقاض العلَّة؛ وهو باطلُّ.

<sup>(</sup>٤) ساقط من ح، ولفظ «التاخر» في غير آ، ي: «التأخير».

<sup>(</sup>٥) لأنَّه يلزم \_ في هذه الحالة \_ تقلم المعلول على علَّته؛ وهو محال.

<sup>(</sup>٦) سقطت الألف واللام من ح.

<sup>(</sup>٧) في غيرح: «فسرناه».

وأما الثاني والثالث فباطلان؛ لأنَّ من يقولُ بالمؤثِّرِ والداعي يقولُ: المؤثَّرُ والداعي يقولُ: المؤثَّرُ او والداعي حجاتُ المفاسدِ والمصالحِ، فالقولُ بأنَّ الحكمَ الشرعيُّ مؤثَّرُ أو داع : خرقٌ للإجماع ؛ وهو باطلٌ.

### وثالثَها :

أنَّ شرطَ العلَّةِ ـ التقدمُ على المعلول ِ، وتقدُّمُ أحدِ الحكمينِ على الآخرِ ـ غيرُ معلوم ٍ.

فإذن: شرط العلِّيَّةِ(١) مجهولٌ؛ فلا يجوزُ الحكمُ بالعلِّيَّةِ.

# ورابعُها:

أنَّ الشرعَ إذا أثبتَ حكمين - في صورة واحدة - فليس لأحدهما مزيَّةُ على الآخر في الوجود والافتفار والمعلوميَّة، فليسَّ جعلُ أحدهما علهُّ للآخر - أولى من العكس . فإمَّا أن نحكم بكونِ كلِّ واحدة منهما علَّةً للآخر؛ وهو محالُ .

أولا يكونَ واحدُ ـ منهما ـ علَّةً للآخر؛ وهو المطلوب.

## [و(٢)] الجوابُ عن الأوَّل:

لا نسلَّمُ أنَّ بتقديرِ التسأخر ـ لا يصلحُ للعليَّةِ؛ لأنَّ المرادَ من العلَّةِ «المعرِّفُ»، والمتأخِّرُ يجوزُ كونَهُ معرَّفاً للمتقدِّم .

## وعن الثاني:

أنَّا نفسِّرُ العلَّةَ بِ «المعرِّف».

قولُهُ : «الحكمُ في محلِّ النصِّ \_ معرَّفٌ بالنص ِ لا بغيرِهِ».

قلنا: سبقَ الجوابُ عنه \_ في مقدّمةِ الباب [الثاني(٢)].

## وعن الثالث:

لا نسلُّمُ أنَّ التقدُّمَ شرطُ العلَّيَّةِ. على ما بيَّناه.

<sup>(</sup>١) لفظى: «العلة».

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في آ، وانظر ص: (١٢٥) من هذا الجزء من الكتاب.

وعن الرابع، [نقول:

قوله: «ليس جعلهُ علَّةً للآخر \_ بأولى من العكس».

قلنا: لا نسلم؛ فإنه ربّما لا تتأتى المناسبة من الجانب الآخر. وإن سلّمنا ذلك .. فنقول(١)].

إنَّه يجوزُ كونُ كل واحد ـ منهما ـ علَّةً لصاحبه، بمعنى كونِ كلَّ واحد ـ منهما ـ معرِّفاً لصاحبه(٢).

# فرعً :

إذا جوَّزنا تعليلَ الحكمِ الشرعيِّ بالحكمِ الشرعيِّ ") - فهل يجوز تعليلُ الحكم الحقيقيِّ بالحكم الشرعيِّ ؟

ومثاله: أن نعلّل إثباتَ الحياةِ \_ في الشَّعَرِ \_ بأنَّهُ يحرمُ بالطلاقِ، ويحل بالنكاح : فيكون حيًّا كاليدِ.

والحقُّ: أنَّهُ جائزٌ: لأنَّ المرادَ \_ من هذه العلَّةِ \_ «المعرَّفُ»؛ ولا يمتنعُ أن يُجعلَ (\*) الحكمُ الشرعيُ \_ معرِّفاً للأمر الحقيقيّ .

## المسألةُ السابعةُ :

يجوزُ التعليلُ بالأوصافِ العرفيَّةِ - وهي: الشرفُ(\*) والخسَّة، والكمالُ والنقصانُ - ولكن بشرطَينُ (\*):

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين انفردت به جه، وهي زيادة مناسبة ومفيدة، وإن كان الكلام صحيحاً بدونها.

 <sup>(</sup>٢) زاد في س: دوأمًا بمعنى المؤثّر - فهو محال: وزاد في جـ عبارة: دوهو محال: فقط، وذلك وهم.

<sup>(</sup>٣) لفظ جـ: «فنقول».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة(٩٤) من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٨) من ح.

<sup>(</sup>١٥٢) آخر الورقة (١٥٢) من جـ.

### أحدُّهما:

أن يكونَ مضبوطاً متميّزاً عن غيرِهِ(٥٠).

## والثاني:

أن [يكون(١)] مطَّرِداً: لا يختلفُ باختلافِ الأوقىاتِ؛ فإنَّهُ لو لم يكنُ كذلكَ \_ لجازَ أن لا يكونَ ذلك العرفُ حاصلًا في زمانِ الرسول ِ ـ صلى الله عليه وسلم ...

وحينئذٍ: لا يجوزُ التعليلُ بهِ.

# المسألةُ الثامنةُ:

يجوزُ التعليـلُ بالوصفِ المركّب عندَ الأكثرينَ.

وقالَ قومٌ: لا يجوزُ.

#### كنا:

أنَّ المناسبة - مع الاقتران والدوران - تفيدُ ظنَّ العلَّيَّةِ: فيجبُ العملُ بهِ . احتجُ المنكرونَ بأمور ثلاثةٍ:

### أحدُما:

أنَّ جوازَ السركيبِ \_ في العلَّةِ \_ يوجبُ تطرُّقَ النقضِ إلى العلَّةِ العقليَّةِ ، واللهزءُ محال (٢): فالملزومُ مثلُهُ .

# بيانُ الملازمةِ:

أنَّ كلَّ ماهيّة (\*) مركَّبةٍ - فإنَّ عدمَ كلَّ واحدٍ - من أجزائها - علَّةُ لعدم علَّيَّةِ تلكَ الماهيَّةِ ؛ لأنَّ كونَ الماهيَّةِ علَّةً : صفةً من صفاتِ الماهيَّةِ ، وتحقُّقُ الصفةِ - يتوقَّفُ على تحقُّق الموصوفِ .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٦) من س.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ى.

 <sup>(</sup>٢) في غيرح، آ، س: «باطل».
 (\*) آخر الورقة (١٤١) من آ.

وإذا كانَ كذلك: كانَ عدمُ كلّ واحدٍ من أجزاء الماهيَّة \_ علَّة تامَّة لعدم عليَّة تلك الماهيَّة [فإذا عدم جزء من أجزائها \_ فقد عدمت العليَّة ، فإذا عدم عليَّة تلك بعد ذلك \_ جزء آخر: لم يكنْ عدمُ هذا الجزء الثاني \_ علَّة لعدم عليَّة تلك الماهيَّة (۱)] ؛ لأنَّ ذلك [قد(۱)] حصلَ عندَ عدم الجزء الأوَّل : فلا يحصل مرَّة (۱) أخرى بعدم (۱) الجزء الثاني ، فقد حصلَ عدم جزء الماهيَّة \_ معَ أنَّهُ لم يترتبُ عليه عدم عليَّة (۱) تلك الماهيَّة : فقد وجدَ النقضُ \_ في العلَّة العقلية \_ لأن كانت عليه عدم جزء الماهيَّة [علَّة لعدم عليَّة الماهيَّة (۱)] أمرَّ حقيقيُّ سواءً كانت عليَّة الشيء عقليَّة أو وضعيَّة .

فإن قلتَ: فهذا يقتضي أن لا يكونَ \_ في الوجود \_ ماهيَّةُ مركَّبةٌ ، لأنَّ عدمُ كلِّ واحدٍ من أجزائها \_ علَّةُ مستقلةً لعدم تلكِ الماهيَّةِ . ويعودُ المحالُ .

قلت: ليست الماهيَّةُ أمراً وراءَ مجموع (^ ) تلكَ الأجزاءِ: فلم يكن عدمُ [أحدِ<sup>(١)</sup>] تلك الأجزاءِ علَّةً لعدم شيءٍ آخر.

[و ] أمَّا علَّيَّهُ الماهيَّةِ \_ فهي حكمُ زائدٌ على ذاتِ الماهيَّةِ ، وعدمُها معلَّلُ بعدم كلُّ واحدٍ من أجزاءِ الماهيّةِ : فظهرَ الفرقُ :

## وثانيها :

أنَّ كونَ الشيءِ علَّةً لغيرِهِ \_ صفةً لذلك الشيءِ. سواءً حصلت [له"] تلك الصفةُ بذاتِهِ، أو بالجعل

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوقتين ساقط من ي.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح. (٣) لفظ غير ح: وثانية».

<sup>(</sup>٤) كذا في آ، وزاد قبلها واواً، وفي غيرها: «لعدم».

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، آ، ى. ولفظ غيرها: «علةُ».

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>V) ساقط من غيرح. (A) لفظ س: «المجموع».

<sup>(</sup>٩) هذه الزيادة من ح، آ، ي. (١٠) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>١١) هذه الزيادة من ح، آبى ي.

فإذا(١) كان الموصوفُ بالعلَّيَّةِ أمراً مركَّباً ـ فإمَّا أن يقالَ : حصلت تلكَ الصفةُ بتمامِها لكلّ واحدٍ من تلك الأجزاءِ ؛ وهو محالٌ .

أمّا أوّلاً \_ فلأنَّهُ يلزمُ كون الصفةِ الواحدةِ في المحالُ الكثيرة؛ وهو(١) محالٌ.

وأمّا ثانياً ـ فلأنّه يلزمُ كونُ كلّ واحدٍ ـ من تلك الأجزاءِ ـ علَّةً تامَّةً ؛ لأنّهُ لا معنى لكونِ الشيءِ علَّةُ إلاّ حصولُ العلّيةِ فيهِ .

وإمّا أن يقالَ: حصلَ في كلّ واحدٍ من أجزاءِ العلَّةِ ـ جزءً من تلك العلَّيَّةِ (٣)، وهذا ـ أيضاً محالٌ؛ لأنَّه يقتضي انقسامَ الصفةِ العقليَّةِ، حتى يكونَ للعلّيّةِ نصفٌ وثلثُ وربعٌ. وهو(٤) محالُ.

### وثالثها:

أَنَّ [كل واحدٍ من(°)] تلك الأجزاءِ \_ لم يكن علَّةً، فعندَ انضمامِها إمَّا أَن يكونَ قد حدث أمرُّ لم يكنْ.

أو ما كانَ كذلك.

فإن حدث أمرٌ ـ فالمقتضي لحدوثِ ذلكِ الأمرِ، إمَّا كلَّ واحدٍ من تلك الأجزاء، أو مجموعُها.

فإن كان الأوّل: كانَ كلَّ واحدٍ \_ من الأجزاء \_ مستقلاً باقتضاءِ (٦) العلِّيَّةِ: فوجبَ كونُ كلِّ واحدٍ \_ منها \_ علَّةً تامَّةً؛ وذلك محال(\*).

وإن كان الشاني: كانَ الكلامُ في اقتضاءِ ذلك المجموع لذلك الأمر

<sup>(</sup>١) في غيرح: «فإن».

<sup>(</sup>٢) في غيرج، آ، ي: «وهذا».

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، ولفظ غيرها «العلة».

<sup>(</sup>٤) في غير ح: «وذلك».

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين من زيادات ح، ي.

<sup>(</sup>٦) زاد في ح بعدها: «ما يستقلّ باقتضاء».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٧) من س.

الحادثِ، كالكلامِ في اقتضاءِ ذلك المجموع ِ للعلَّيَّةِ. فيلزمُ أن يكون بواسطةِ حدوثِ شيءِ آخر، ولزمَ التسلسلُ. وهو محال.

وإن قلنا: إنَّهُ لم يحدثُ أمرٌ لم يكن حاصلًا \_ فتلكَ الأجزاءُ حالة الاجتماع ، كهي: حالة الانفرادِ ولكنَّها(١) حالة الانفرادِ \_ ما كانتْ علَّةً: فكذا عندَ الاجتماع .

# [و(١)] الجوابُ عن الأوَّل ِ:

أنَّ النقضَ إنَّما يلزمُ لو جعلنا عدمَ جزءِ الماهيَّةِ علَّةً لعدم علَيَّةِ الماهيَّةِ. وهو بناءُ على كونِ العدم علَّةً؛ وهو ممنوعٌ.

## وعن الثاني:

أنَّ العلِّيَّةَ (\*) ليست صفةً ثبوتيةً ، وإلَّا لزمَ التسلسلُ ـ على ما قررّناه .

وإذا لم تكن صفةً ثبوتيَّةً: امتنعَ القولُ بأنَّها إمَّا أن تحلُّ كلُّ واحدٍ ـ من الأجزاءِ ـ بتمامها، أو تنقسمَ بحسب انقسام ِ أجزاءِ الماهيَّةِ.

### وعن الثالث:

أنَّهُ منقوضٌ بكل (\*) واحدٍ من العشرة، فإنَّهُ ليسَ بعشرةٍ، وعندَ اجتماعِهما \_ يكونُ المجموعُ عشرةً: فكذا ها هنا.

### فرعان(۳):

# الأول:

نقلَ الشيخُ أبو اسحاقَ الشيرازيُّ \_ رحمه الله \_ عن بعضِهم ، أنَّهُ قالَ: (لا

<sup>(</sup>١) كذا في ح، ى. وفي غيرها: «وهي».

<sup>(</sup>٢) الواو من زيادات جـ، آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٣) من جـ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٩) من ح.

<sup>(</sup>٣) قال الأصفهاني : «واعلم أنّه إنّما يتصوّر تفريع هذين الفرعين على القول بتركّب العلة الشرعية ؛ وأمّا إذا لم يقل بذلك - فلا يتصوّر هذا التفريع» فانظر الكاشف: (٣/ ١٣٩ - ب).

يجوزً أن تزيدَ الأوصافُ على سبعةٍ (١٠) . وهذا الحصرُ لا أعرفُ له حجَّةً (٢). الثاني:

في الفرقِ بين جزءِ العلَّةِ ومحلِّها، وشرطِ ذاتِ العلَّةِ وشرطِ علَيَّتها. وقبلَ الخوضِ فيه ـ لا بدَّ من حدِّ «الشرطِ»، [و(٣)] ذكروا فيه وجهين: الأوَّلُ:

أَنَّه الَّذي يلزمُ من عدمِهِ عدمُ الحكم ، ولا يكونُ جزءاً من العلَّة . [و(1)] الثاني(1) :

أنُّه (١): الَّذي يلزمُ من عدمِه مفسدةً دافعةً لوجودِ الحكم .

إذا عرفت ذلك - فمن الناس من أنكر هذا الفرق، ومنهم المثبتونَ للطرد، والمنكرونَ لتخصيص العلَّةِ.

واحتجوا عليه \_: بأنَّ العلَّة الشرعيَّة: ما يكونُ معرَّفاً للحكم ، وهو إنَّما يكونُ معرَّفاً اللحكم (٧)] عندَ اجتماع كلِّ (٩) القيود: من الشرطِ والإضافةِ إلى

<sup>(</sup>١) كذا فيما عداح، وهو الصحيح، ولفظها: «خمسة»، وهو ما قاله المصنف في «الرسالة البهائية»، وليس في المحصول.

<sup>(</sup>٣) وادعى صاحب التنقيح أنّ له حجة ، فقال: «. . غاية ما يتوقف عليه الحكم سبعة : إيجاب وقبول صدرا من العاقل البالغ في المحل، مع وجود الشرط، وانتفاء المانع، وهي سبعة : فكلّ ما زاد على هذا ـ فهو تفاصيل هذه الجمل، ويمكن ردّه إلى ما ذكرنا، وعدم الرد عجز وعيّ »؛ وقد عقب الأصفهائي على ما قاله صاحب التنقيح بقوله : «هذا ما قاله هذا المتحذلق، وهو فاسد، وذلك لأن الكلام في أوصاف العلة ، لا في الشرط والمانع والفاعل والمحل ثم استشهد بكلام للغزالي ورد في الشفاء . فانظر الكاشف: (٣١٨/٣)،

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٥) زاد في ح: «و». (٦) في غير آ: «هر».

<sup>(</sup>٧) انفردت بهذه الزيادة ح. ﴿ ﴿ ) آخر الورقة (١٤٢) من آ.

الأهلِ والمحلِّ، فيكونُ كلُّ واحدٍ من هذه القيود - جزءاً من المعرِّف للحكمِ: فيكونُ جزءاً من العلَّة.

بلى؛ لا ننكرُ أنَّ بعض هذه القيودِ أقوى - في الوجود - من بعض فإنَّ القتلَ له ذاتٌ وحقيقة ، ثمّ له صفة ، وهي إضافته إلى القاتِل و[إلى (١)] المقتول . وذاتُ القتل أقوى - في الوجود - من هذه الإضافات (١)، لاحتياجِها إليه [في الوجود (٣)].

وقد يكونُ بعضُ تلك القيود مناسباً دونَ البعض ، أو يكونُ بعضُها أقوى في المناسبةِ من بعض ؛ ولكن مع تسليم هذا المقام: فالمعتبرُ في تعريفِ الحكم - هو المجموع.

وحينئذ: لا يبقى بين جزء العلَّةِ و [بينَ(١٠)] شرطها ـ فرقً.

و(°) فائدةُ هذا البحثِ : أنَّهُ إذا صدرَ بعضٌ تلكَ الأجزاءِ عن إنسان، وصدرَ الثاني عن إنسان، أخرَ: فإن كانت تلك الأجزاءُ متساويةً \_ في القوَّة والمناسبة \_ الثاني عن إنسانٍ آخرَ: فإن كانت تلك الأجزاءُ متساويةً \_ في الفوّة حاصلةً سواءً الشركا. وإلاّ: نسبَ الفعلُ إلى فاعل الجزءِ الأقوى. وهذه الفائدة حاصلةً سواءً سمَّيناه جزءَ العلّة، أو شرطَها.

ومن النَّاس من سلَّم الفرقَ، وزعمَ: أنَّ العلَّة إنَّما تعرَفُ علَّيُّتُها بالنصِّ، أو . بالاستنباط.

فإن كان الأوّل - فالقدرُ الَّـذي دلّ النصّ على كونهِ مناطأ للحكم، هو العلَّةُ. وسائرُ القيودِ الَّتي عرفَ اعتبارها بدلائلَ منفصلة - نجعلُها شرائطَ.

وإن كان الثاني .. فالَّذي يكونُ مناسباً، هو العلَّةُ، والَّذي يكون معتبراً في

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: «الأوصاف».

<sup>(</sup>٣) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٤) زادها ح.

<sup>(</sup>٥) في غير ح أبدلت الواو بفاء.

تحقُّق المناسبة، ولا يكونُ كافياً فيها \_ هو جزءُ العلَّةِ. والَّذي لا يكونُ مناسباً، ولا جزءاً منه (١) \_ فهو الشرطُ.

هذا إذا عرفنا علَّيَّة الوصف بـ «المناسبة».

أمَّا إذا عرفناها بسائر الطرق(\*): لم [يتجُّه(٢)] هذا الفرقُ(٣).

# المسألةُ التاسعة:

اتَّفقوا: على أنَّه لا يجوزُ التعليلُ بالاسم : مثلُ تعليلِ تحريم «الخمرِ» ـ بأنَّ العربَ سمَّتْه خمراً؛ فإنَّانُ نعلمُ ـ بالضرورةِ ـ أنَّ مجرَّدَ هذا اللّفظِ لا أثرَ لَه .

فإن أريدَ بهِ تعليلُهُ بمسمَّى هذا الاسم : من كونِهِ مخامراً للعقل فذلك (٠)

(1) لفظ ح: «من العلة». والأنسب اعادة الضمير إلى المناسب، لا إلى العلة.

(\*) آخر الورقة (٩٥) من ي.

(٢) لم ترد الزيادة في ي.

(٣) هذا الفرع قد عقده المصنف لبيان الفرق بين ذات العلة وجزئها وشرطها ولازمها ومحلها وركنها. وأمّا ركن العلة \_ فهو بعضها، وذات العلة نفسها، ومحل العلة شرط من شروطها. ولا غموض في شيء من ذلك وإنما الغموض في الفرق بين جزء العلة وشرطها، وفي العلة وشرطها، قال الغزالي في الشفاء: «الشرط والمحل والركن عبارات أطلقها الفقهاء، وفي العلة وشرطها، قال الغزالي في الشفاء: «الشرط والمحل والركن عبارات أطلقها الفقهاء، وغمض مدركها على الأكثر؛ لأنهم يعبرون بها عن مقاصد مختلفة، ولم يتفقوا على حدِّ معلوم بالاصطلاح، ونحن ننبه على الغرض، ثم لاحرج في الإطلاقات» وقد ساق بعد ذلك جملة من الأمثلة التوضيحية لبيان ما تقدم. فانظر ص(٤٩ ع. ٥٠٠) وفي ص(٤٧٥) وما بعدها، تكلم بتفصيل في الفرق بين العلة والشرط والعبارات التي أضافها الفقهاء إلى العلة: كركن العلة وشرطها، ومحلها ووصف العلة ويعضها ونفس العلة، وقال: «أما محل العلة \_ فأرادوا به شرط العلة، وأمّا بعض العلة وركنها وذاتها فأرادوا به: نفس العلة أو يعض أجزائها إذا كانت العلة متركبة من أوصاف؛ فليقصر الناظر نظره على معرفة العلة والشرط كيلا ينتشر نظره». وراجع النفائس: (١١٠/٣) وما بعدها، والكاشف (٣/١٩٤ - ٣٢٠ مَ)، وشرح الاسنوي بتعليفت الشيخ بخيت: (٤/ ٣٤٩) وكشف الأسرار (٤/ ٣١٩ ، و٢٧ ، و٢٠٠)، وشرح المسلم: (٢/ ٤٠٤ و ٣٠٩)، والحاصل (٨٧٤).

(٤) كذا في ح، وفي غيرها: «فإنه». ﴿ \*) آخر الورقة (١٨٨) من س.

يكونُ تعليلًا بالوصف، لا بالاسم (١٠). المسألةُ العاشرةُ:

مذهب الشافعي ـ رضي الله عنه ـ: أنَّه يجوزُ التعليلُ بالعلَّةِ القاصرةِ؛ وهو قول أكثر المتكلَّمين.

وقالَ أَبُو حَنَيْفَةً وأَصِحَابُهُ: لا يَجُوزُ. ووافقونا في العَلَّةِ المنصوصةِ (٢).

أنَّ صحَّة تعديةِ العلَّةِ إلى الفرع \_ موقوف [\_ةٌ (")] على صحَّتِها في نفسِها،

(١) للعلماء في التعليل بالاسم ثلاثة أقوال: أحدها: أنّه يجوز. وهو قول بعض الشافعية والمالكية، والثالث: والمالكية، والثالث: الفرق بين المشتق وغيره، فإن كان مشتقاً: جاز، وإلاّ: فلا. نقله الياجي.

ونقل أبو الخطاب عن الإمام أحمد جواز التعليل به علماً كان أو مشتقاً أو لقباً: أما المشتق فظاهر كقولنا: «زان وسارق»، وأما الاسم فكقولنا وماء وتراب» فغي رواية الميمونيّ: «يجوز (أي: عند أحمد) الوضوء بماء الباقلا والحمص؛ لأنّه ماء، وإنما أضفته إلى مالا يفسده». قال أبو الخطاب: وبه قال أكثر الفقهاء من الحنفية والشافعية، فانظر التمهيد: ورقة (١٦٣) مخطوطة الظاهرية. وراجع الكاشف: (٣/ ٣٣٠ ب)، والنقائس: (١١٠/٣ بيلافياس، وراجع للخالفيم في جواز إثبات اللغة بالقياس، وراجع شرح الإسنوي بتعليقات الشيخ بخيت: (٤/ ٢٥٤ و٥٥) وجمع الجوامع بشرح الجلال: شرح الإسنوي بتعليقات الشيخ بخيت: (٤/ ٢٥٤ و٥٥) وجمع الجوامع بشرح الجلال:

(۲) راجع هذه المسألة في المعتمد: (۲/۹۰)، والبرهان فق (۱۰۹۰ ـ ۱۰۱۰)، والمستصفى (۲/۹۰)، والشفاء (۷۳۰)، والتمهيدورقة (۱۲۹) مخطوطة الظاهرية، وإحكام الأحكام: (۲۱۲/۳) ط الرياض، والروضة: (۲۲۳) ط الرياض، وشرح المختصر: (۲/۶۳) وشرح المختصر: (۲/۶۳)، وشرح الإسنوي بتعليقات بخيت: (۲/۲۷) وشرح جمع الجوامع: (۲/۲۷۲)، والتيسير: (۱۶/۵)، وشرح المسلم: (۲/۲۲۲)، والتبصرة: (۲/۱۸) والإبهاج: (۳/۳۳) والتلويح: (۲/۹۶)، والمشكاة: (۲/۲۲۲)، والمرقاة: (۲/۱۲۳)، والمسودة (۲۱۱/۳)، والكاشف: (۳/۳۲-ب) وما بعدها، والنفائس (۱۱۳/۳) وما بعدها، والحاصل (۲۲۸).

فلو توَّقفت صحَّتها \_ في نفسِها \_ على صحَّةِ تعديتِها إلى الفرع : لزمَ الدورُ.

وإذا لم تتوقَّفْ على ذلك فقد صحَّت العلَّةُ \_ في نفسِها \_ سواءً كانت متعديةً، أو لم تكنُّ.

فإن قيلَ: لِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: [إنَّ(١)] صحَّتها في نفسِها لا تتوقَّفُ على صحَّةِ تعديتها، بل على صحَّةِ وجودِها في غير الأصل، وحينتُذِ: ينقطعُ الدورُ.

سلَّمنا ذلك؛ [و<sup>(۱)</sup>] لكن وجدَـ ها هنا ـ ما يدلُّ على فسادِ العلَّةِ القاصرةِ، وهو من وجوه:

# ا**لأو**ْلُ :

أنَّ العلَّة القاصرة - لا فائدة فيها(\*)، وما لا فائدة فيه: كانَ عبثاً - وهو على الحكيم غيرُ جائز.

[و(")] إنّما قلنا: إنّه لا فائدة فيها، لأنّ الفائدة من العلّة: التوسّل(") بها إلى معرفة الحكم [وهذه الفائدة مفقودة ها هنا للأنّه(")] لا يمكنُ في القاصر [ق(")] أن يتوسَّلَ بها إلى معرفة الحكم في الأصل للأنّ ذلك معلوم بالنصّ، ولا يمكنُ التوسَّلُ بها إلى معرفة الحكم في أغير(") الأصل للأصل للأنّ ذلك إنّما يمكنُ ") أن لو وجد (١) ذلك الوصفُ في غير الأصل ، فإذا لم يوجدُ: امتنعَ حصولُ تلكَ الفائدة.

<sup>(</sup>١) انفردت ح بهذه الزيادة.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٤) من جـ.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٤) عبارة ح، آ، جـ،ى. «من ذلك أن يتوسل به».

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين ورد في ح، آ، ي. وفي س، ل وردت «و» قبل كلمة «لا».

<sup>(</sup>٦) لم ترد الزيادة في ي، آ. وما بعدها فيهما: «التوسل».

<sup>(</sup>٧) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(☀)</sup> آخر الورقة (١٥٠) من ح. (٨) كذا في ح، وعبارة غيرها: «إذا وجد».

وإنَّما قلنا: إنَّ ما لا فائدةَ فيه عبث؛ وإنَّ العبثَ غيرُ جائزٍ. فذلك (١) [للإجماع.

### الثاني:

الدليلُ ينفي القولَ بالعلَّةِ المظنونةِ؛ لأنَّهُ اتَّباعُ الظنَّ، وهو غيرُ جائزِ (٢)]، لقول تعالى: ﴿إِنَّ الظُنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئاً ﴾ (٣) تُرِكَ العملُ به \_ في العلَّةِ المتعدَّيَةِ \_ لأنَّ فيها فائدةً، وهي (٤): التوسّل (٥) بها إلى معرفةِ الحكم في غيرِ محل النصّ، وهذه الفائدةُ (١) مفقودةً في القاصرةِ: فوجبَ بقاؤها (٧) على الأصل.

#### الثالث:

الْعَلَّةُ الشَّرِعِيَّةُ أَمَارَةً. فلا بدَّ وأن (^) تكونَ كاشفة عن شيءٍ، والعلَّةُ القاصرةُ لا تكشفُ عن شيءٍ من الأحكام \_ فلا تكونُ أمارةً (\*): فلا تكونُ علَّةً.

# [و(٩)] الجوابُ:

قولُهُ: «لِمَ لا يجوزُ أَن يقالَ: صحَّةُ كونها علَّةً \_ موقوف [ ـ قُرْ ' ' ] على صحَّةٍ وجودِها في غير ذلك المحلِّ ؟ ».

<sup>(</sup>١) أبدلت الفاء بواو في آ.

 <sup>(</sup>۲) ما بين المعقوفتين ساقط من آ، وقوله: «للإجماع»، كما في ح، وفي غيرها.
 «بالإجماع».

<sup>(</sup>٣) الآية (٢٨) من سورة النجم: ولفظها «وإن».

<sup>(</sup>٤) في ي: «وهو».

<sup>( • )</sup> لفظ آ ، ى: «التوصل ». (٦) لفظ س: «العلة ».

<sup>(</sup>٧) كذا في ح، ى وفي غيرهما: «بقاؤه».

<sup>(</sup>٨) في غيرح، آ أبدلت الوارب دمن».

<sup>(\$)</sup> آخر الورقة (٥١) من ص. -

<sup>(</sup>٩) هذه الزيادة من ح، آ، ج، ي.

<sup>(</sup>١٠) لم ترد الزيادة في جـ، آ.

قلنا: لأنَّ الحاصلَ - في محل (١) آخر- لا يكونُ هو(١) بعينه، لاستحالةِ حلول الشيء الواحد في محلَّين، بلُّ يكونُ مثلة .

وإذا [كَان كذلك(٣)] \_ فنقول: كلَّ ما يحصلُ له من الصفاتِ \_ عندَ حلولِ مثلِهِ في محلًّ مثلِهِ في محلًّ مثلِهِ في محلًّ آخر؛ يكونُ ممكن الحصول لهُ \_ عندَ عدم حلول مثلِهِ في محلًّ آخر؛ لأنَّ حكمَ الشيءِ حكمُ مثلِهِ. فإذا أمكن حصول [كلَّ ٤٠] تلك الأمور \_ فبتقدير تحقق ذلك(٩): وجبَ أن تكونُ علَّةً؛ لأنَّ تلك العلَّيَةَ ما حصلتْ إلا بسبب تلكَ الأمور.

[و(٥)] أمَّا المعارضةُ الأولى \_ وهي : أنَّهُ لا فائدةَ فيها \_.

قلنا: لا نسلُّمُ.

قولُه: «الفائدةُ أن يتوسُّل بها إلى معرفةِ الحكم ».

قلنا: نسلِّم أنَّ معرفة الحكم فائدة، لكن لا نسلِّم أنَّهُ لا فائدة إلاّ هي، فما الدلالة على هذا الحصر؟

ثمَّ إِنَّا نبيِّن(٦) فائدتين أخريين:

# الأولى:

أن نعرفَ أنَّ [الـ(٢)] حكمَ الشرعيَّ - مطابقُ لوجهِ الحكمةِ والمصلحةِ . وهذه فائدةً معتبرةً ؛ لأنَّ النفوسَ إلى قبولِ الأحكامِ المطابقةِ للحِكم والمصالح - أميلُ(١) ، وعن قبولِ التحكم الصرفِ والتعبُّدِ المحض (١) - أبعدُ .

(٤) هذه الزيادة من ح . (\*) آخر الورقة (١٤٣) من آ ـ

(٥) هذه الزيادة من ح، ج.، ي. (٦) زاد في جـ: «على سبيل التبرع».

(٧) لم ترد الألف واللام في ح، ولفظ «الشرعيّ» \_ بعدها \_ ورد بلفظ «الشرع».

(A) في آ: «أقبل».

(٩) عبارة ي، آ: «الحكم المحض، والتعبّد الصرف»، ولفظح، س، ل: «الحكم».

<sup>(</sup>١) كذا في ح، وعبارة غيرها: «المحل الآخر».

 <sup>(</sup>۲) زاد في جـ آ، ى: «هو» ،
 (۳) لم ترد الزيادة في ح.

## الثانية :

أَنَّهُ لا فائدةَ أكثرُ من العلم ِ بالشيءِ؛ لأنَّا إذا علمنا الحكم، ثمَّ اطلعْنا على علَّته: صرنا عالمين أو ظانيِّن بما كنَّا غافلين عنه، وذلك محبوبُ القلوبِ.

ولا يمتنعُ \_ أيضاً \_ أن يكونَ لنا فيه(٥) مصلحةً .

سلَّمنا: أنَّهُ لا بدَّ وأن يُتَوَسَّلَ بالعلَّةِ \_ إلى معرفةِ الحكمِ ، لكن في جانبِ الثبوت، أو في جانب العدم ؟

الأوَّلُ ممنوعٌ ،

والثاني مسلَّمُ (١). وها هنا أمكنَ التوسُّل به إلى عدم الحكم.

بيانُه :

أنَّهُ إذا غلبَ على ظنّنا كونُ حكم الأصل \_ معلّلًا بعلَّةٍ قاصرةٍ، امتنعنا من القياس [عليه: فلا يشتُ الحكمُ في الفرع .

فإن قلتَ: يكفي في الامتناع من القياس ِ ـ أن لا نجدَ علَّةً متعدِّيةً،

فأمًّا التعليلُ بالعلَّةِ القاصرةِ - فلا حاجة إليهِ في الامتناع من القياس (٢)].

قلت: يجوزُ أن يوجدَ في الأصل \_ وصف متعدِ مناسبٌ لذلك (٣) الحكم ، فلو لم يجزِ التعليلُ بالعلَّةِ القاصرةِ \_ لبقيَ ذلك الوصفُ المتعدَّى [خالياً من المعارض ، فكان يجبُ التعليلُ به .

وحينئذٍ: كانِ يلزمُ ثبوتُ الحكم ِ في الفرعِ .

أمًّا لو جاز التعليلُ بالوصفِ القاصرِ \_ صارَ<sup>(1)</sup>] معارضاً لذلك الوصفِ المتعدِّى.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٩) من س.

<sup>(</sup>١) في ي، آ: ﴿ع، م،.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين ساقط من س، ل. (٣) في ح: «يناسب ذلك».

<sup>(</sup>٤) ساقط من ي، ولفظ «لو» في ح: «إذا».

وحينتذٍ: لا يثبتُ القياسُ، ويمتنعُ الحكمُ.

سلَّمنا: أنَّهُ لا فائدةَ فيها. فلِمَ قلتمُ: إنَّها تكونُ باطلةً، فإنَّهُ لا يمتنعُ كونُها علَّةً مؤثرًّةً في الحكم، مع أنَّ الطالبَ لها يكونُ طالباً لما [لا(١)] ينتفع به \_ [حينَ يتشاغلُ بطلب ما هو مستغن عنه(٢)].

سلَّمنا: أنَّ ما لا فائدةَ فيه لا يجوزُ إثباته، [و(")] لكن لا يجوزُ ذلك قبلَ أن يعلمَ أنَّهُ لا فائدة (") فيهِ، أو بعدَ أن يعلمَ ذلك؟!

وها هنا: المستنبطُ للعلَّةِ ـ حالَ طلبِهِ لها ـ لا يعلمُ أنَّ تلكَ العلَّة متعدَّيةً، أو قاصرةً. فلا يمكن منعة عن ذلك الطلبِ. وبعد وقوفه (٤) على العلَّةِ القاصرةِ لا يمكنُ منعة عن معرفتها؛ لأنَّ ذلك خارجٌ عن وسعِهِ.

سلَّمنا: كلَّ ما ذكروه، [و<sup>(ه)</sup>] لكنَّـهُ منقـوضٌ بالتنصيصِ على العلَّةِ القاصرةِ؛ فإنَّ كلَّ ما ذكروه حاصلُ فيها، مع جوازها.

قوله: «الدليلُ ينفي القولَ بالعلَّةِ المظنونةِ».

قلنا: لا نسلِّمُ، والتمسُّكُ بالآيةِ سبقَ الجوابُ عنه: في مسألةِ إثباتِ القياس .

وأيضاً: قد بيّنا: أنَّ العلَّة المتعلَّية \_ كما أنَّها وسيلة إلى إثبات الحكم، فالعلَّة القاصرة وسيلة إلى نفي الحكم: فوجب كونُ القاصرة صحيحة؛ لأنَّها على وفق النافى(1)، والمتعدَّيةُ على خلافها.

قوله: «هذه الأمارةُ لا تكشفُ عن حكمةٍ».

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من غير ح.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين لم يرد في غير جـ، وهو زيادة يصح بدونها الكلام.

<sup>(</sup>۳) هذه الواو من زیادات ح، آ، ی.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٥) من جـ.

<sup>(</sup>٤) كذا في ج، ى. ولفظ غيرهما: «وقوعه».

<sup>(</sup>٥) لم ترد الواو في ي.

<sup>(</sup>٦) كذا في جه، آ، وهو المناسب، ولفظ غيرهما: «المنافي».

قلنا: لا نسلُّم، بل تكشفُ عن المنع (١) من استعمال القياس . سلّمناه؛ لكنه يكشفُ عن حكمة الحكم.

سلَّمناه(\*)؛ لكنَّهُ منقوضٌ بالعلَّة القاصرة المنصوصة (١).

## فرع:

اختلفوا: في أنَّ الحكم في موردِ النصِّ ـ ثابتُ بالنصَّ، أو بعلَّةِ [النصَّ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي ا

فقسالت الحنفية (٤): لا يمكنُ تُسوتُهُ بالعلَّةِ؛ لأنَّ الحكمَ معلومٌ، والعلَّةُ مظنونةٌ، والمظنونُ لا يكونُ طريقاً إلى المعلوم.

وأصحابُنا جوَّزوهُ.

والخلافُ فيه لفظيُّ؛ لأنَّا نعني بالعلَّةِ \_ ها هنا \_ أمراً مناسباً، يغلبُ على الظنِّ أنَّ الشرعَ أثبتَ الحكمَ لأجلِهِ، وذلكَ مَمَّا لايمكنُ إنكارُهُ (<sup>0)</sup>.

# المسألة الحادية عشرة:

الحتُّى: أنَّهُ لا يجوز التعليلُ بالصفاتِ المقدَّرةِ: خلافاً لبعض الفقهاء

<sup>(</sup>١) كذا في جـ، آ: ولفظ غيرهما: «عن».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥١) من ح.

<sup>(</sup>۲) لفظ ي: «المظنونة»، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من جـ، آ، ي.

<sup>(</sup>٤) في آ: «أبو حنيفة».

<sup>(</sup>٥) المراد من هذا الفرع ليس حقيقة التفريع على المسألة السابقة، بل هذه مسألة تولدت عن قول الحنفيّة: «الحكم في مورد العلة القاصرة عرف بالنص، فلا فائدة في العلة لا في الأصل ولا في الفرع، وإذا كانت العلة متعدية في مورد النص: فالحكم - في مورد النص - ثابت بالنص، لا بالعلة»، والغزالي قد ذكر هذا الفرع في المستصفى دون فصل عن المسألة، وقال في النزاع: إنه لا تحقيق تحته. فانظر المستصفى: (٤/٣٤٣)، وراجع المسلّم (٢/٣٤٧)، والكاشف: (٣٢٣/٣ - ب)، وجمع الجوامع بشرح الجلال:

العصريّين (١). مثالَهُ قولُهم: «الملكُ معنى مقدَّرُ شرعيٌّ في المحلُّ، أثرُهُ إطلاقُ التصرّفات»، وربّما قالوا: «الملكُ الحادثُ يستدعي سبباً حادثاً، وذلك هو قولُه: بعثُ واشتريتُ، وهاتان الكلمتان مركّبتانِ من الحروف المتوالية، وكلُّ واحدٍ من تلك الحروف ـ لا يوجدُ عندَ وجودِ الحرفِ الآخر. فإذن: ليس لهاتين الكلمتين وجودٌ حقيقيٌ، لكنَّ لهما وجوداً تقديرياً \_ وهو: أنَّ الشارع قدَّر بقاء تلك الحروفِ إلى حينِ حدوثِ الملكِ \_ ضرورة أنَّه لا بدَّ من (٥) وجود السبب، حلوانِ المشبب (١)».

وقد يذكرون هذا التقدير في (\*) جانبِ الأثرِ فيقولون : «إنَّ من عليهِ الدين، يكونُ ذلك الدينُ. مقدرًا في ذمِّتِهِ».

واعلم أن هذا الكلامَ من جنس الخرافاتِ؛ لأنَّ «الوجوبَ» إمَّا أن يكونَ مفسَّراً بمجرّدِ تعلَّق خطاب الشرع علَى ما هو مذهبنا.

أو يكونَ الفعل \_ في نفسِه \_ بحيثُ يكونُ للإخلال به (٣) مدخلٌ في استحقاقِ الذمّ \_ على ما هو قولُ المعتزلةِ .

<sup>(</sup>١) كذا في ح، وهـو الصحيح، ولفظ غيرهـا: «البصرّيين». وراجع البحر المحيط للزركشي: (٣/١٤/٣ ـ ب). مخطوطة الأزهر.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٦) من ي.

<sup>(\$)</sup> آخر الورقة (١٤٤) من آ.

<sup>(</sup>٢) قال المحقق المحلي: «كأن الإمام ينازع في كون الملك مقدراً ويجعله محققاً شرعاً»، وقال البنّاني شارحاً موقف الإمام المصنف الذي أشار المحلي إليه: «.. ويقول إن له تحققاً في نفسه لا يتوقف على اعتبار معتبر، بمعنى أنّ في نفس الأمر معنى ـ هو مسمّى الملك شرعاً .. وأن الملك ـ: هو قدرة خاصة على تصرفات خاصة، وتلك القدرة معنى محقق، لا مقدره. فراجع شرح جمع الجوامع بحاشية البناني: (٢٩٥/٧)، وبحاشية العطار: (٢٩٥/٧)، وراجع الكاشف: (٣٤/٣) - آ، والنفائس: (١١٤/٣) - أو ب).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٠) من س.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، ى. وعبارة غيرهما: «الإخلال به يدخل».

فإن كان الأوّل: لم يكن لتعلِّق الخطاب حاجةً إلى معنى محدث، يكونُ علَّهُ [له(١٠]؛ لأنَّ ذلك التعلّق قديمٌ أزليٌ، فكيفَ يكونُ معلّلًا بالمحدَثِ؟

وإن كان الثاني: فالمؤثّرُ في الحكم (٢) جهاتُ المصلحةَ والمفسدةِ - فلا حاجة فيه إلى بقاءِ الحروفِ.

## وأيضاً:

فالمقدَّرُ يجبُ أن يكونَ على وفق الواقع ، والحروفُ لو وجدت مجتمعةً لخرجت عن أن تكونَ كلاماً ، فلو قدَّر الشرعُ بقاءَ الحروفِ - الَّتي حضلَ منها قولُه «بعتُ واشتريتُ» : لم يحصلُ عند اجتماعِها - هذا الكلامُ .

وأمَّا تقديرُ المال \_ في الذَّمَّة \_ فهو ساقطُّ جدَّاً، بل لا معنى له إلَّا أنَّ الشرعَ مكَّنه، إمَّا في الحال ، أو في الاستقبال \_ من أن يطالبَه بذلك القدرِ من المال : فهذا معقول شرعاً وعرفاً (٢).

فأمّا التقدير - في الذِّمّةِ - فهو من الترّهاتِ الّتي لا حاجة في العقل ِ والشرع ِ اليها.

## المسألة الثانية عشرة:

[ها هنا أبخاتُ:

الْأُوِّلُ (٤٠)]: العلَّةُ قد يكونُ لها حكمٌ واحدٌ، وهو ظاهرٌ.

وقد يكون حكمها أكثر من واحد، وتلك الأحكام . إمّا أن تكونَ متماثلةً، أو مختلفةً غيرَ متضادة، أو مختلفةً متضادّةً.

فَالْأُوَّلُ \_ إِمَّا أَن يَكُونَ فِي ذَاتٍ وَاحَدَةٍ،

أو في ذاتين<sup>(٥)</sup>:

<sup>(</sup>١) لم تود الزيادة في ح:

<sup>(</sup>٢) لفظ ح: ١ حكم،

 <sup>(</sup>٣) ورد في ح فوق هذه الكلمة قوله: «وعقلا». كأنه مقابلة مع نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في ح، آ، جـ، ى. ﴿ ﴿ ٱخر الورقة (١٥٦) مِن جـ.

والأوَّلُ محالٌ؛ لامتناع اجتماع المثلين.

والثاني \_ جائزً، وهو: كالقتل الذي [حصل(١٠] بفعل زيدٍ وعمرٍو، فإنّه يُوجبُ القصاصَ على كلِّ واحدٍ منهما.

وأمّا الشاني ـ وهو أن توجب أحكاماً مختلفة ، غيرَ متضادّة - فهو جائزٌ: كتحريم الإحرام ، ومس المصحف والصوم والصلاة بالحيض.

وأمّا الثالث \_ وهو أن توجب [العلَّة(٢)] أحكاماً متضادَّةً \_ فلا يخلو إماّ أن يتوقَّفَ إيجابُها(٣) لها على شرطٍ،

أو لا يتوقُّفَ.

فإن كان الأوَّل: فالشرطانِ \_ إمَّا أن لا يجوزَ اجتماعُهما، أو يجوزَ.

فإنْ لم يجز: جازَ أن تكونَ العلَّةُ \_ موجبةً [لـ<sup>(1)</sup>] حكمين متضادَّينِ ، عند حصول شرطين لا يجتمعان .

وإن كان يجوزُ اجتماعُهما: فهو محال؛ لأنّهما إذا اجتمعا لم تكنّ العلّة باقتضاءِ أحدِهما، أولى من اقتضاءِ الآخر: فوجبَ أن تقتضيهما جميعاً وهو محالً.

أو لا تقتضي واحداً منهما، وحينئذٍ: تخرجُ العلَّةُ عن أن تكونَ علَّةً.

وبهذا البيانِ يظهرُ \_ أيضاً \_ أنَّهُ لا يجوزُ أن يتوقَّفَ اقتضاءُ العلَّةِ معلوليها \_ المتضادِّين \_ على شرطِ (°).

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من آ، ي.

<sup>(</sup>٢) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٣) عبارة ي: دايجابه لهماه.

<sup>(</sup>٤) هذه اللام من زيادات ح.

<sup>(</sup>٥) المراد ما هنا من العلَّة الواحدة بالنوع، إما أن يكون لها حكم واحد بالشخص، أو أكثر من واحد بالشخص. وانظر الكاشف: (٣٢٦/٣ - آ)، والنفائس: (١١٧/٣ - آ)، والحاصل: (٨٨٠).

### الثاني:

من شرطِ العلَّةِ ـ اختصاصُها بمن له الحكمُ ، وإلاَّ لم يكنُ اقتضاءُ حصولِ الحكم لشيءِ ـ أولى من اقتضائه لغيرهِ.

### الثالث:

أنَّ اقتضاءَها معلَولَها \_قد يكونُ موقوفاً على شرطٍ: مثلُ الزَّني ؛ فإنَّهُ لا يوجبُ الرجمَ (١) إلاّ بشرط «الإحصان».

وقد لا يكونُ (١) \_ وهو ظاهرً.

# الرابعُ :

العلَّةُ قد تكونُ علَّةً [لإِثبات الحكم (")] في الابتداء: كالعدَّةِ \_ في منع ِ الحرِّنُ؛.

وقد تكونُ علَّةً في الابتداءِ والانتهاءِ: كالرُّضاع في إبطال النكاح .

وقد تكونُ العلَّةُ قويَّةً على الدفع ِ، لا على الرفع ِ: مثلُ العدَّةِ والردَّةِ ؛ فإنهما ِ يدفعانِ النكاحَ ، ولا يوفعانِه .

وقد تكونُ قويَّةً عليهما معاً.

# المسألةُ الثالثةَ عشرةَ:

قد يستدلُّ بذات العلَّةِ على الحكم ، وقد يستدلُّ بعلَيَّة (\*) العلَّةِ على الحكم :

فَالْأَوَّلُ مثل أَن يقالَ: «قتلُ عمدٌ عدوانٌ: فيكونٌ موجباً للقصاص ».

<sup>(</sup>١) عبارة ح: «يوجب الرجم بشرط».

<sup>(</sup>٢) لفظ أ: «يوجب».

 <sup>(</sup>٣) ما بين المعقونتين من س، ح، ونحوه في ى غير أنه أبدل اللام بـ «قي». والعلامة.
 (\*) لآخر الورقة (١٥٢) من ح.

<sup>(</sup>٤) لفظ آ: «الحكم»:

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩١) من س.

[و(1)] الثاني - أن يقال: «القتل العمدُ العدوانُ - سببٌ لوجوبِ القصاصِ ، وقد وجدَ: فيجبُ القصاصُ ».

# فالأوَّلُ صحيحٌ،

والشاتي باطلً؛ لأنَّه [لا<sup>(۱)</sup>] فرقَ بينَ ماهيَّةِ القتلِ ، وبينَ كونهِ سبباً للقصاصِ : فإنَّهُ قد يفهمُ كونُهُ قتلًا ـ مع الذهول ِ عن السببيَّةِ ، وقد تفهمُ السببيَّةُ ـ مع الذهول ِ عن كونهِ قتلًا .

والسببيَّةُ أمر إضافيُّ، والأمور الإضافيَّةُ يتوقفُ ثبوتُها على ثبوتِ كلَّ واحدٍ من المضافين؛ فدعوى كونِ القِتلِ سبباً لوجوبِ القصاصِ \_ يتوقَّفُ على ثبوتِ

القتل ، وثبوت وجوب القصاص ، لأنَّ قولنا: «هذا سببُ لذلك» يستدعي تحقُّقَ هذا وتحقُّقَ ذاك (أُ)، حتى يحكم على هذا بأنَّهُ سبب لذاك.

وإذا كانت دعوى السببيَّةِ متوقَّفةً على ثبوتِ الحكمِ (\*) \_ [أوّلا (ئ)]، فلو استفدْنا ثبوتَ الحكمِ من ذكرِ السببيَّةِ: لزم الدورُ، وإنَّهُ محالُ: فعلمنا أنَّه لا يمكنُ الاستدلالُ بعليَّةِ الوصفِ وسببيَّتهِ على ثبوتِ الحكم (\*).

## المسألةُ الرابعةَ عشرة:

تعليلُ الحكم العدميِّ بالوصفِ الوجوديّ - لا يتوقَّفُ على [بيان ١٦] ثبوتِ

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في آ. (٢) لم ترد الزيادة في جه، آ، ي.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، ولفظ غيرها: «ذلك».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٥) من آ.

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٥) وقال في الحاصل: «الاستدلال بذات العلة على المعلول صحيح، وبعليّتها عليه غير صحيح أما الأول ـ فلأنه يلزم من وجود العلة وجود المعلول. وأمّا الثاني ـ فلأنّ العلّية نسبة، والنسبة بين الشيئين ـ بعدهما: فلا تفيد وجودهما، أو وجود أحدهما وإلّا لزم الدور. فأنظر ص (٨٨٧) منه، وراجع الكاشف: (٣٨٨/٣ ـ آ)، والنفائس: (٨٨٧ - ب).

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ح، آ، ج، ي.

المقتضى لذلك الحكم

وهذه المسألةُ من تفاريع جوازِ تخصيص العلَّة ؛ فإنَّا (١) إذا أنكرناه - امتنعَ الجمعُ بينَ المقتضي والمانع .

أمًّا إذا جوَّزناهُ \_ جاء [هذا(٢)]البحث.

والحق - أنَّه غيرُ معتبرِ لدليلين:

# الأوَّلُ:

أنَّ الوصفَ الوجودُيُّ \_ إذا كانَ مناسباً للحكم العدميِّ ، أو كانَ دائراً معه \_ وجوداً وعدماً \_ : حصَلَ ظِنُّ أنَّ ذلك الوصفَ علَّةُ لذلك العدم (٣)، والظن حجّة .

### الثاني:

أنَّ بِينَ المقتضي والمانع \_معاندةً ومضادَّةً، والشيءُ لا يتقوَّى بضدَّه، بل يضعفُ به وإذا (٤) جازَ التعليلُ بالمانع \_حالَ ضعفِه \_ فلاَنْ يجوز ذلك \_حال (٥) قوَّته \_ وهو حالُ عدم المقتضي \_ كانَّ أولى .

واحتج المخالف بأمور:

## أحدُما :

أنَّا إذا علَّلنا انتفاءَ الحكم بالمانع \_ فالمعلِّل: إمَّا عدمٌ مستمرٌّ أو عدمٌ متجدّدٌ.

والأوّلُ باطلُ؛ لأنَّ العـدمَ المستمـر كانَ حاصلًا ــ قبلَ حصول (\*) هذا المانع ِ، بل قبلَ الشرع ِ، والحاصلُ قبلُ ــ يمتنعُ تعليلهُ بالحاصل ِ بعدُ.

<sup>(</sup>١) كذا في ح، وفي جـ: وفأما إن»، واقتصرت النسخ الأخرى على: «وإن».

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح، أن ج، يي.

<sup>(</sup>٣) زاد في جه: ٥من حيث هو هُو١.

<sup>(</sup>٤) في جه، آ أبدلت الواو بفاء.

<sup>(</sup>٥) في غيرح: اعتدا.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٧) من جـ.

والثاني: [تـ(١)] سليم المقصود. لأنَّ عدم الحكم ـ لا يحصلُ فيه التجدُّدُ إلاّ إذا امتنعَ من الدخول في الوجود ـ بعد أن كانَ بعرضيَّةِ الدخول في الوجود، وذلك لا يتحقَّقُ إلاّ عندَ قيام المقتضي.

#### وثانيها:

أنَّ انتفاءَ الحكم ِ، لانتفاءِ المقتضى ـ أظهرُ عند العقل ِ من انتفائِه لحصول المانع .

وإذا كان كذَّلك: فإمَّا أن يكونَ ظنَّ تحقِّقِ انتفاءِ المقتضى ــ مثلَ ظنَّ تحقُّق وجودِ المانع ، أو أقوى منه ، أو أضعفَ منه .

فإن كانَ الأوّل: امتنع تعليل عدم الحكم بوجود المانع ؛ لأنَّ عدم المقتضى ووجود المانع ـ لمّا استويا في الظنِّ، واختصَّ عدم المقتضى بمزيَّة ـ وهي ـ [أنَّ ظنّ اسناد عدم الحكم إليه، أقوى من ظنّ اسناده إلى وجود المانع: كان ظنّ (") تعليل [عدم (")] الحكم بعدم المقتضي ـ أقوى من تعليله بوجود المانع ؛ والأقوى راجع : فيلزمُ أن لا يجوزَ تعليل عدم الحكم [بالمانع (")] وأمّا إن كانَ [ظنَّ عدم المقتضى أظهر: فالتقديرُ المذكورُ أظهرُ (").

وأمّا إن كان ظنَّ عدم المقتضي مرجوحاً بالنسبة إلى وجود المانع - فظنُّ العدم إنّما يكونُ مرجوحاً - لو كانَ ظنَّ الوجود راجحاً ، وذلك يدلُّ : على أنَ التعليلَ بالمانع يتوقَّفُ على (\*) رجحانِ [وجود (١)] المقتضي . وهو المطلوبُ .

<sup>(</sup>١) هذه التاء من زيادات ح، آ، ى.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين سقط من س، ك،

<sup>(</sup>٣) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٤) سقطت من ح.

 <sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين ساقط من ل، جـ، ص. وسقطت كلمة «ظن» من ح، وكلمة
 «أظهر» وردت في ح بلفظ «مرجوحاً».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٧) من ي.

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ح، ج.

#### وثالثها:

أنَّ التعليلَ بالمانع ِ يتوقَّفُ على بيانِ (١) المقتضي - عرفاً: فيتوقَّفُ عليهِ شرعاً.

أما الأوّلُ(٢) فلأنَّ(٩) من قال: «الطيرُ إنَّما لا يطيرُ، لأنَّ القفصَ يمنعُهُ» للهذا التعليلُ موقوفٌ على العلم بكونِ الطيرِ حيًّا قادراً، فإنَّ بتقديرِ موت الطير يمتنعُ تعليلُ عدم الطيرانِ بالقفص ، وكذا من علَّلُ عدمَ حضورِ زيدٍ في السوقِ للمضورِ غريم له هناك: لا بدَّ أن (٣) يبيِّن أنّه (٩) كان قادراً على الحضورِ، وإلا بحضورِ غريم له هناك. لا بدَّ أن (٣) يبيِّن أنّه (٩) كان قادراً على الحضورِ، وإلا لما صحّ (١) ذلك التعليلُ لم عرفاً.

وأمَّا الثاني \_ فلقوله عليه الصلاةُ والسلامُ: «ما رآهُ المسلمونَ حَسَناً \_ فهو عندَ اللهِ حَسَنٌ، وما رآه المسلمونَ قبيحاً \_ فهو عندَ اللهِ قبيحٌ».

### ورابعُها:

أنَّ عدمُ المقتضي مستلزمٌ لعدم الحكم ، فلو حصلَ عدمُ المقتضي ـ لامتنع إسناد (٥) ذلك العدم إلى وجودِ المانع ؛ لأنَّ تحصيلَ الحاصل محالً . فثبتَ أنَّهُ لا بدَّ من بيانِ وجودِ المقتضي .

# [و<sup>(١)</sup>] الجواب عن الأول:

أنَّ العلَّةَ الشرعيَّةَ عمعرِّف [ــةً (٧)] والمعرِّفُ يجوزُ تأخيره (^) عن المعرَّفِ.

<sup>(</sup>١) كذا في ح، آ، جـ، ى. ولفظ غيرها: «وجود».

<sup>(</sup>٢) لفظ جـ: ﴿ أُولاً » . ﴿ ﴿ ) آخر الورقة (١٩٢) من س.

 <sup>(</sup>٣) في ح، آ، ى: «وأن» باضافة الواو، وحذفها في نحو هذه العبارة واجب لغة ولكنه شائع في تعابير المناطقة، والإمام المصنف جار على سننهم فيه.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٣) من ح.

<sup>(</sup>٤) لفظ ح، آ: «قبح ». (٥) لفظ ح: «استناد».

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ح، آ، ج، ي.

<sup>(</sup>Y) لم ترد التاء المربوطة في س، ل، ص.

<sup>(</sup>٨) لفظ جه: «تأخره».

قولُـهُ: «إِنَّما يصيرُ الحكمُ شرعيًّا \_ إذا كانَ بحيثُ لو سكتَ الشرع \_: لـ [حما(۱)] ثبت.

قلنا: نحن لا [نعني<sup>(٢)</sup>] بكونِ هذا الانتفاءِ شرعيّاً. إلاّ أنَّه لم يُعرفُ إلاّ من قبلِ الشرع ؛ وذلك حاصلٌ بدونِ ما قلتموه.

### وعن الثاني:

أنَّ مجرَّدَ النظرِ إلى وجودِ المانعِ \_ يقتضي [ظنَّ ""] عدم ِ الحكم ِ ، بدون الالتفاتِ إلى الأقسام الثلاثةِ التي ذكرتموها.

#### وعن الثالث:

[أنّا(\*)] لا نسلّمُ أنَّ ظنَّ إسنادِ عدم الحكم إلى وجودِ المانع \_ يتوقّفُ على العلم بوجودِ المقتضي : عرفاً؛ ألا ترى [أنّا(\*)] إذا علمنا وجودَ سبع في الطريق، فهذا القدرُ(\*) يكفي في حصول ِ ظنَّ أنَّه لا يحضرُ. وإن كانَ لا يخطرُ ببالِنا \_ في ذلك الوقت \_ سلامةُ أعضائِهِ، بل نجعلُ ذلك (\*) القدر [دليلًا لنا (\*)] ابتداءاً \_ فنقولُ: مجرَّدُ النظر إلى المانع \_ يفيدُظنَّ عدم الحكم عرفاً: فليفده شرعاً [للحديث (\*)].

# وعن الرابع:

أنَّ ترادفَ الدلاثل (١٠) والمعرفاتِ على الشيءِ [الواحد ١١٠] ـ لا نسلم أنَّهُ خلافُ الأصل .

(V) لفظ آ: وهذاه. (A) سقطت من آ.

(٩) لم ترد الزيادة في آ. «الدليل».

(١١) هذه الزيادة من ح. وراجع لمعرفة بقية الأقوال في المسألة، وأدلة أصحابها:

<sup>(</sup>١) سقطت من جه، ي. (٢) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٣) سقطت الزيادة من غير ص، ح.

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في آ. (٥) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٦) لفظ آ: والعدم، وأظنها مصحفة عن والعلم».

رع

لو سلَّمنا أنَّ التعليلَ بالمانع (\*) - يتوقَّفُ() على وجودِ المقتضي ، لكن (\*) لا حاجة إلى ذكر دليل منفصل على وجود المقتضي ، بل يكفي أنْ يقالَ: إمَّا أن لا يكونَ المقتضي موجوداً في الفرع ؛ وحينئذ: يلزمُ عدمُ الحكم في الفرع .

أو [قد(٣)] حصلَ المقتضي - في الفرع - لكنَّه (٩) إنما ثبتَ (٤) فيهِ تحصيلًا لمصلحته ، ودفعاً لحاجته ، وهذا المعنى قائمٌ في الأصل -: فيلزمُ ثبوتُ المقتضى في الأصل .

وإذا ثبتَ ذلك: فقد صعَّ جوازُ تعليل عدم الحكم [فيه (°)] بالمانع (١٠). المسألةُ الخامسةَ عشرة:

قال بعضُهم (٧): «وجودُ الوصفِ ـ الّذي يجعلُ (^) علَّةً في الأصلِ لا بدُّ وأن = الكاشف: (٣/ ٣١٨ ـ ٣٣١ ـ آ)، والنفائس (١١٨/٣ ـ ٢٠٠ ـ آ) والبحر المحيط: (٣/ ١٢٠ ـ ١٢٠ ـ آ). والبحر المحيط: (٣/ ١٢٠ ـ ١٢٠ ـ آ).

- (١) لفظ جد، آ، ى: «متوقف». . (٢) في س زيادة: «و».
- (٣) هذه الزيادة من ح، ولفظ «حصل» بعدها في آ: «حصول».
  - (٤) في س، ل: (يثبت).
  - (\*) آخر الورقة (١٥٨) من جه. (٥) لم ترد في ي.
- (٦) عبارة المصنف في هذا الفرع تحتاج إلى إيضاح، وقد عبر عنها صاحب الحاصل بعبارة أوضح فقال: «إن وقفنا جواز التعليل بالمانع على قيام المقتضي: لم يحتج إلى دليل منفصل، بل كفى أن يقال» الخ فراجع الحاصل (٨٨٣)، كما غيرها صاحب التحصيل أيضاً بعبارة قريبة مما ذكر المصنف، وأما المنتخب فقد تجاوزها تماماً، فراجع النفائس:
- (٧) لعمل المراد بهمذا البعض بشر المريسي على ما في شرح جمع الجوامع: (٢٠/٣)، وشرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاج: (٩٨/٣ و ١٠٠)، والنفائس (١٢٠/٣-آ)، والكاشف (٣٢/٣-آ)، والحاصل (٨٨٣).
  - (٨) كذا في ح، وَلَفَظ غيرها: ﴿جعلُهُ.

يكونَ متفَّقاً عليه».

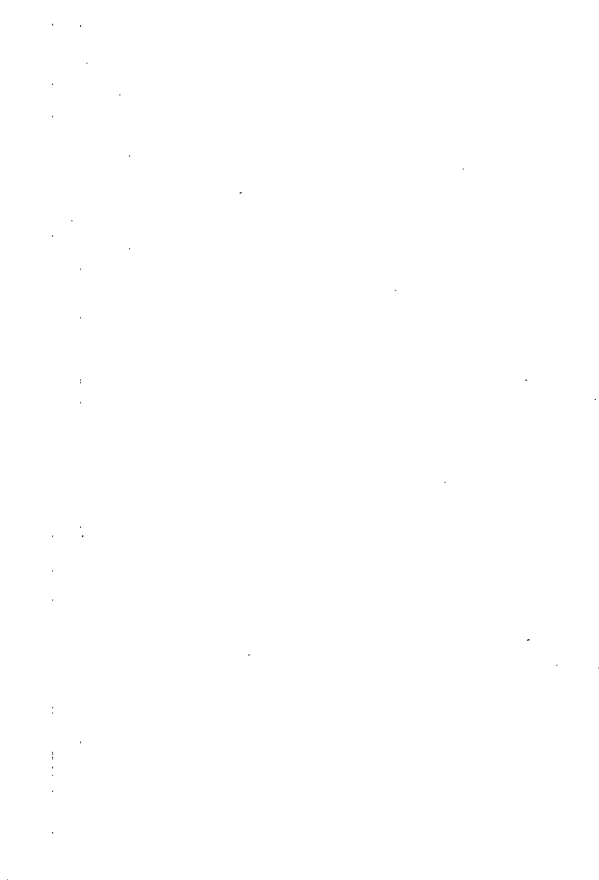
وهذا ضعيفٌ لأنَّهُ لمَّا أمكنَ إثباتهُ(١) بالدليل ِ: حصلَ الغرضُ، بل الحقُّ: أنَّ ذلك قد يكونُ معلوماً بالضرورةِ،

وقد يكونُ معلوماً بالبرهانِ اليقينيِّ ،

وقد يكونُ معلوماً بالأمارةِ الظنيَّةِ .

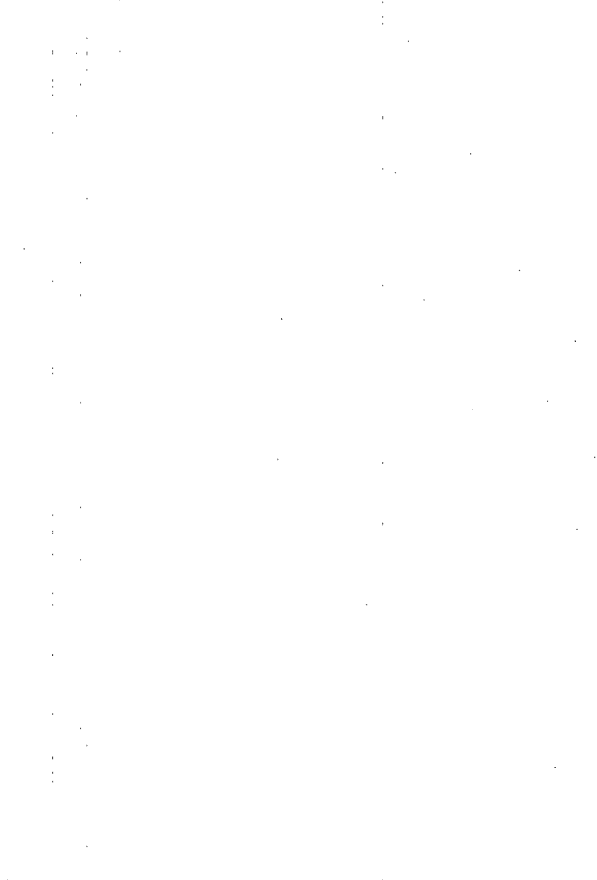
وهذا آخرُ الكلام في العلَّةِ.

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «بيانه».



# القسم الثالث

في المباحثِ المتعلَّقةِ بالحكمِ والأصلِ والفرعِ وفيه ثلاثةُ أبوابٍ:



# [الباب<sup>(1)</sup>] الأوَّل في مباحثِ الحكم

وفيه مسائل:

### المسألةُ الأولىٰ:

اتَّفَقَ أكثرُ المتكلمِّين على صحَّةِ القياسِ \_ في العقليَّاتِ، ومنه نوعٌ يُسَّمُّونَه إلحاقَ الغائب بالشاهد.

قالوا: ولا بدَّ من جامع عقلي ، والجامع أربعة: «العلَّة ، والحدُّ ، والجامع (٢) أربعة: «العلَّة ، والحدُّ ، والشرطُ ، والدليلُ » . أمّا الجُمع (٢) بـ «العلّة » ـ فكقول أصحابنا: إذا كانت «العالميَّة » شاهداً فيمن له العلمُ ـ معلَّلةً بالعلم : وجبَ أن يكون كذلك (٤) \_ غائباً .

وأمّا الجمعُ بـ «الحدّ» ـ فكقول ِ القائل ِ: حدُّ العالم ِ ـ شاهداً ـ: من له العلمُ ، فيجبُ طرد(٥) الحدِّ ـ غائباً .

وأما الجمع بـ «الشرط»(\*) ـ فكقولنا: «العلمُ مشروطٌ بالحياةِ شاهداً، فكذلك غائباً».

وأما الجمع بـ «الدليل » ـ فكقولنا: «التخصيص والأحكام يدلان على

<sup>(1)</sup> لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٢) في س، ل: «والجوامع».

 <sup>(</sup>٣) كذا في آ، ي، ح وهو الأنسب. وفي غيرهما: «الجامع». وكذلك فيما جاء بعدها.

<sup>(</sup>٤) عبارة غيرح: «وجب أن يكون غائباً كذلك».

<sup>(</sup>٥) زاد في س، ل، آ: «ذلك».

<sup>(</sup>١٩٣) آخر الورقة (١٩٣) من س.

العلم والإرادة ـ شاهداً: فكذلك غائباً».

واعلم: أنّه لما كانَ الجمعُ بالعلةِ \_ أقرَى الوجوهِ: وجبَ علينا أن نتكلّم فيه، فنقول: اعتمادُ القياس على مقدّمتين:

إحداهما: [أنَّ(١)] الحكم ثبتَ ـ في الأصل ـ لعلَّةِ كذا.

وثانيهما: أنَّ تلك العلَّةَ حاصلةً \_ بتمامِها \_ في الصورةِ الأخرى.

فهاتان المقدِّمتان \_ إن حصلَ العلمُ بهما: حصلَ العلمُ بثبوتِ الحكم في الفرع .

وإن حصلَ الظنُّ بهما: حصلَ الظنُّ (٢) بثبوتِ الحكم ِ في الفرع ِ.

وإنّما قلنا: إنّه يلزم من حصول العلم بتينك المقدّمتين ـ حصول العلم بالنتيجة ، وذلك لأنّه إذا ثبت أنّ ذلك المعنى مؤثّر في ذلك الحكم ، ثمّ ثبت ذلك المعنى في صورة أخرى، فنقول: كون ذلك المعنى أم ورقراً في ذلك الحكم \_ في تلك الصورة ، إمّا أن يعتبر في تلك المؤثّريّة كونه حاصلاً في تلك الصورة ، أو كونه غير جاصل في هذه الصورة (\*). وإمّا أن لا يعتبر فيها ذلك الصورة ،

فإن كان الأوّل: لم يكن ذلك المعنى اتمامَ العلَّةِ؛ لأنَّ مرادنًا من [تمام (٤٠] العلَّةِ: كلُّ ما لا بدَّ منه \_ في المؤثريَّةِ.

فإذا كان لا بدَّ من قيد كونِ المعنى هناك، أو قيد كونِهِ ليسَ هناك: فذاك(٥) المعنى ليسَ \_ وحده \_ تمامَ العلَّة على(١) التفسير الَّذي ذكرناه.

وإن كان الثاني: فتمامُ المؤثِّر حصلَ في الأصل مستلزماً للحكم ، وفي الفرع عنر مستلزم للحكم ، المؤثِّر عنه الفرع عنو مستلزم للحكم ، مع أنَّهُ لم يختلف حَالُه لم البتّة عني الصورتين،

<sup>(1)</sup> لم ترد الزيادة في آ. ا

<sup>(</sup>٢) في ح، آ، ي: «ظن».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٤) مَنْ ح.

<sup>(</sup>٥) في غيرح: «فذاك».

<sup>(</sup>٣) لقظ ي: «العلم».

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٦) في غيرح أبدلت «على، بالباء.

لا بحسب(١) زوال ِشيءِ عنه، ولا بحسب(١) انضمام ِشيءِ إليه: فيلزمُ حينئذٍ \_ ترجُّح أحدِ طرفي الممكنِ المساوي على الآخرِ من غيرِ مرجَّح ٍ. وهو محالً.

فثبت - بهذا البرهانِ الباهر - أنَّه يلزمُ من العلم ِ بتينك المقدمتين : حصولُ العلم بثبوت الحكم في الفرع .

[و<sup>(۲)</sup>] إذا ثبتَ هذا: ظهـرَ أن بتقـديرِ حصـول ِ هانينَ المقـدُمتين \_ في العقلبًات<sup>(۲)</sup>، كانَ القياسُ حجَّةُ فيها.

فإن قلت: حاصلُ الكلامِ \_ فيما ذكرتَهُ \_ هو: الاستدلالُ بحصولِ العلَّةِ على حصولِ المعلولِ، وليسَ هو بقياسِ.

قلت: بل هذا هو القياس؛ فإنّا إذا رأينا الحكم حاصلاً في صورة معيّنة، ثمّ قامت الدلالة على أنّ المؤثّر - في ذلك الحكم - هو الوصف الفلاني، ثمّ قامت الدلالة على أنّ ذلك الوصف حاصلٌ في هذه الصورة الثانية -: لزم القطعُ بحصول الحكم في (٤) الصورة (٩) الثانية .

بل<sup>(\*)</sup>، تحصيلُ اليقين - بهاتين المقدِّمتين - أمر صعبٌ (<sup>\*)</sup>، وذلك لأنًا - وإن بيَّنًا: أنَّ الحاصلَ في الفَرع ، مثلُ الحاصلِ في الأصل فالمثلان لا بدَّ وأن يتغايرا بالتعيَّن والهويَّة ، وإلاّ فهذا عينُ (<sup>\*)</sup> ذاك (<sup>^)</sup>، وذاك عين (<sup>\*)</sup> هذا (<sup>\*)</sup>، فيكونُ كلُّ واحدٍ - منهما - عين (<sup>\*)</sup> الآخر: فالاثنانِ واحدٌ. هذا خلفٌ.

<sup>(1)</sup> أبدلت في ي بد ويجب، في الموضعين.

 <sup>(</sup>۲) هذه الزيادة من ح، آ.
 (۳) في ح، س: «العقليّتين».

<sup>(</sup>٤) زاد في غير، جـ، ي: «هذه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٩) من جـ.

<sup>(</sup>۵) كذا في جـ ولفظ غيرها: «بلي».

<sup>(</sup>٦) في غيرح، آ، ج، ى: «ضعيف». آ

<sup>(</sup>٧) لفظ ى: «غير» في المواضع الثلاثة، وهو تحريف.

<sup>(</sup>A) كذا في ح في الموضعين، وفي غيرها: «ذلك».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٧) من آ.

وإذا حصلَ التغايرُ بالتعيَّنِ والهويَّةِ ـ فلعلَّ ذلك التعيَّنَ في أحدِ الجانبين جزءُ العلَّةِ، أو شرطُ العِلَيَّةِ، وفي الجانبِ الآخرِ يكونُ مانعاً من العلَّيَّةِ، ومعَ هذا الاحتمال : لا يحصلُ القطعُ.

واعلم: أنَّ للمتكلِّمين طرقاً في تعيين العلَّةِ(١):

#### أحدُها:

التقسيمُ الَّذي لا يَكُونُ منحصراً.

فإذا قيلَ لهم: لِمَ لا يجوزُ وجودُ قسم آخرَ؟

قالوا: اجتهدنا في طلبه فما وجدناه، وعدمُ الوجدانِ ـ بعدَ الاستقصاءِ في الطلب يدلُّ (\*) على عدم الوجود؛ كالمبصرِ (\*) إذا طلبَ شيئاً في الدار، ونظر إلى (\*) جميع جوانبها ـ في النهارِ ـ فلم يجدُّ: قطعَ بالعدم.

وهذا ضعيفٌ؛ إذ ربَّ موجودٍ [ما عرفناه بعدَ الطلب، والقياسُ على نظرِ العينِ \_ قياسٌ من غيرِ جامعٍ، وبتقدير ذكرِ الجامعِ: فهو إثباتُ القياسِ بالقياس (٣)]، وهو باطل.

#### وثانيها:

الدورانُ الخارجيُّ . وقد تقدَّم بيانُ أنَّهُ لا يفيدُ الظنَّ : فضلًا عن اليقينِ . وثالثُها:

الدورانُ الذهنيُّ - كقولهم: «متى عرفنا كونَ التكليفِ أمراً بالمحال : عرفنا

<sup>(</sup>١) يمكن مراجعة طرق تعيين العلّة عند المتكلمين في المؤاقف المرصد الخامس:

<sup>(</sup>٨٥ ـ ٩٥)، والفن الرابع من المباحث المشرقية: (١٠٨١ ـ ٤٥٨)، والمحصل: (١٠٤ ـ ٩٠١) ولعله يريد بـ «المتكلمين» المعتزلة حيث إنهم هم المعروفون بالقول بـ «بالقبح

ـ ١٠٩) ولعله يريد بـ «المتكلمين» المعشرته حيث إنهم هم المعروفون بالعون بـ «بالعبـــ العقليّ» ــ الذي ستأتي الإشارة اليه .

<sup>(</sup>١٩٤) آخر الورقة (١٩٤) من س.

<sup>(</sup>۲) في س، ل: «كالبصير». (\*) آخر الورقة (۹۸) من ى.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين سقط من ى في هذا الموضع، وورد بعد كلمة «الخارجي».

قبحةً، وإن لم نعرف شيئاً آخر. ومتى لم نعرف كونه أمراً بالمحال: لم نعرف قبحة، وإن عرفنا سائر صفاته.

فإذن: العلمُ بالقبح ِ دائرٌ، مع العلم بكونِهِ أمراً [بالتكليفِ(١)] بالمحال ِ في الذهن».

فهذا الدورانُ الذهنيُّ - يفيدُ الجزمَ بأنَّ المؤثِّر في القبح ِ، هو نفسُ كونِهِ أمراً بالتكليف.

فنقولُ: كلامُكم يشتملُ على أمرين:

#### أحدُهما:

أنَّهُ لمَّا لزمَّ من العلم بكونِهِ أمراً بالمحال العلم بقبحِهِ: لزمَّ أن يكونَ كونه أمراً بالمحال . علَّة لقبحه .

### والثاني:

أنَّه لمَّا لم يلزمْ من العلم بسائر صفاتِه، العلمُ بكونِه قبيحاً: وجبَ أن لا يكونَ سائرُ صفاتِه علَّة لكونِه قبيحاً، وأنتم منازعونَ في هذين المقامين - فلا بدّ من الدلالةِ عليهما؛ فإنَّ العلم بهما - ليسَ من العلوم الضروريّةِ: كالعلم بأنَّ الواحدَ نصفُ الاثنين، وما رأيتُ أحداً من المتكلمين ذكرَ في تقريرِ هذين المقامين شيئاً.

على أنَّ الأوَّلَ منقوضٌ بجميع الإضافات؛ فإنَّا متى علمنا كونَ هذا الشخص \_ أباً: علمنا كونَ هذا الشخص الآخر \_ ابناً (٢)، وكذا بالعكس مع أنَّهُ يستحيل أن يكونَ كون هذا أباً لذاك (٣): علَّةً لكونِ ذلك ابناً لهذا؛ لأنَّ المضافين معاً، والعلَّة قبل المعلول؛ و «المع» لا يكونُ قبلُ.

وأمَّا الثاني فلأنَّه لا يمكنُ القطعُ بأنَّا إذا عرفنا سائرَ صفاتِهِ \_ فإنَّهُ لا يحصلُ

<sup>(</sup>١) انفردت هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>۲) زاد فی ی: «لهذا»،

<sup>(</sup>٣) في غيرح: «لذلك».

العلمُ عندَ ذلكَ بكونه قبيحاً (١) إلّا إذا عرفنا كلَّ صفةٍ ، فكيفِ يمكننا أن نقطعَ (١) بأنَّا عرفنا كلَّ صفاتِهِ ؟ فإنَّا إذا جوَّزْنا أن يكونَ من الصفاتِ \_ ما لم نعرفه: جوَّزْنا في بعض تلك الصفاتِ (٩) ـ الَّتي [لم (٣)] نعرِفها ـ أن يجبَ عندَ العلم بهِ العلمُ بكونِهِ قبيحاً ، ومع هذا التجويز: لا تتمُّ هذه المقدِّمةُ .

سلّمنا: أنّه لا يلزمُ من العلم بسائر الصفات ـ العلمُ بكونِه قبيحاً، فلِمَ يدلُّ هذا القدرُ على أنّ سائرَ الصفاتِ ـ لا يجوزُ أن تكون مؤثّرةً في القبح. ؟

واعلم: أنَّ الكلامَ \_ في تقرير هاتين المقدِّمتين \_ مأخوذٌ من الفلاسفةِ فإنَّهم زعموا: أنَّ العلمَ بالعلَّةِ \_ علَّةً للعلم بالمعلول ِ.

فعلى هذا: كلُّ ما كانَ علَّةً للقبح \_ يلزمُ من العلم به : العلمُ بالقبح \_.

و(1) زعموا: أنَّ العلمَ اليقينيَّ - بوجود (٥) المعلولِ - لا يحصلُ إلاّ من العلم بعلَّتِهِ، فلمَّا لزمَ الجزمُ بالقبح - عندَ العلم بكونِهِ أمراً [بالتكليف(١)] : بالمحال -: علمنا أنَّ علَّة القبح ذلك، ولكنَّا قد نقلنا في كتبنا الكلاميَّة (٧) دلائلهم على هاتين المقدّمتين، وبينًا ضعفَهما وسقوطَهما: فلا نعيدُهما ها هنا. وبالله التوفيق (٩).

<sup>(</sup>١) كذا في ح، ولفظ غيرها: «قبحاً».

 <sup>(</sup>۲) في ح: «القطع».
 (۴) آخر الورقة (١٥٥) من ح.

<sup>(</sup>٣) سقطت من ي، وفي ح: (لا).

<sup>(</sup>٤) أبدلت الواو في ح بفاء. (٥) في ي: وبمجرّده.

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة انفردت بهاح.

<sup>(</sup>٧) في غير ح: «العقلية» وانظر المباحث المشرقية: (٥٨١ ـ ٤٥٨)، والمحصّل: (٤٥٨ ـ ١٠٦)، والمحصّل: (٤٠١ ـ ١٠٦) ونحوهما كنهاية العقول مخطوطة دار الكتب. وراجع المسألة في المستصفى: (٣٢/٢)، والمنخول (٣٢٤)، والمسلّم: (٣٠١/٢)، والتبصرة (٢٠٨/٢)، واللمع (٣٥) وشرح جمع الجوامع: (٢٠٨/٢)، والمسوّدة (٣٦٥)، والنفائس: (٣٢/٣)، والكاشف: (٣٢٧٣ ـ ٣٣٤ ـ آ)، والحاصل: (٨٨٤).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٠) من جـ.

# المسألة الثانية(١):

الحتُّ : جوازُ القياس في الْلغاتِ وهو قولُ ابن سريج منًّا.

ونقلَ ابن جنّي في «الخصائص (٢)»: أنَّهُ قولُ أكثر علماءِ العربيَّةِ، كالمازني وأبى على الفارسيّ .

وأمًّا أكثرُ أصحابنًا، وجمهورُ الحنفيُّة ـ فينكرونَهُ .

#### لنا وجوه :

# الأوَّلُ:

أنًا رأينًا [أنَّا] عصيرَ العنب لا يسمَّى خمراً قبل الشدةِ الطارقة، فإذا حصلت تلك الشدّة \_ سمّيت خمراً، فإذا زالت الشدة مرة أخرى(\*): زالَ الاسم؛ والدورانُ يفيدُ ظنَّ العلِّيَّةِ: فيحصلُ ظنُّ ٤٠ أن العلَّةَ لذلك الاسم ـ هو الشدةُ.

ثمّ رأينا الشدة حاصلةً في النبيذ، فيحصلُ (٥) ظنُّ أنَّ علَّةَ هذا الاسم حاصلةً في النبيذِ، ويلزمُ من ظنَّ حصول ِ علَّةِ الاسم \_ ظنُّ حصول ِ الاسم ِ، فإذا (١) حصلَ ظنُّ أنَّهُ مسمَّى بالخمر، وعلمنا أو ظننًا أن الخمرَ حرامٌ: [حصلَ ظنَّ أن النبيذُ حوامٌ (٧)] والظنُّ حجُّةً: فوجبُ (٠) الحكمُ بحومة النبيذ.

فإن قيلَ: الدورانُ إنَّما يفيدُ ظن العلِّيَّةِ \_ فيما يحتملُ العلِّيَّةَ، وها هنا لم يوجد الاحتمال؛ لأنَّه ليس بين شيءٍ من الألفاظ، وشيءٍ من المعاني \_ مناسبة أصلاً: فاستحالُ أن يكون شيء (^) من المعاني \_ داعياً للواضع ِ إلى تسميته

<sup>(</sup>١) راجع: الجزء الأول، ص ١٧٥، من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) راجع الجزء الأول، ص ٢١١، منه.

<sup>(</sup>٣) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٥) من س.

<sup>(</sup>٥) لفظ آ: وفحصل، (٤) في س، ل، ي: وبأنه.

<sup>(</sup>٦) في ي: دوإذا».

<sup>(</sup>١٤٨) آخر الورقة (١٤٨) من آ. (٨) لفظ ي: ﴿معنى ﴾.

<sup>(</sup>٧) ساقط من ي.

بذلك الاسم ، وإذا لم يوجد احتمالُ العلَّيَّةِ \_ ها هنا \_: لم يكن الدورانُ \_ ها هنا \_ مفداً لظِّنُ العلِّيَّة .

سلّمنا: أنّه حصل ظنَّ العلَّيةِ، ولكن إنّما يلزمُ من حصولِ العلَّةِ ـ في الفرع \_ حصولُ ذلك الحكم ، إذا ثبتَ أن تلك العلَّة إنّما صارت علَّة لأنّ الشارعَ جعلَها علَّة ، ألا ترى أنّه [لو(١٠)] قال: «أعتقتُ غانماً لسوادِهِ»، فإذا كانَ له عبد آخرُ أسودُ: لم يعتق عليه؟ لأنّ ما يجعلُهُ الإنسانُ عِلَّة لحكم \_ لا يجبُ أن يتفرَّعَ عليهِ الحكم ، أينما وجد، فكذا \_ ها هنا \_ لا يلزمُ من كونِ الشدَّة علَّة لذلك الاسم حصولُ ذلك الاسم أينما حصلت الشدّة ، إلا اذا عرفنا أنّ واضعَ الاسم هو الله تعالى ،

# [و(١)] الجوابُ عن الأوّل ِ:

أنَّه لا يمكنُ جعلُ المعنى علَّةُ للاسم \_ إذا فسَّرنا العلَّةُ بـ «الداعي». [أو المؤثرِ (")]. أمَّا إذا فسّرناها بـ «المعرِّف» \_ فلا يمتنعُ ، كما أنَّ الله \_ تعالى \_ جعل «الدلوك» علَّةً لوجوب الصلاةِ ، لا بمعنى كونِ «الدلوك» مؤثّراً أو داعياً ، [بل بمعنى : أنَّ الله \_ تعالى \_ جعله معرِّفاً (٤)]: فكذا ها هنا.

### وعن الثاني:

أنَّا بِيِّنًا: أَنَّ الَّلغانِ توقيفيَّةُ (٥).

# الثاني :

وهو الَّذي اعتمدَ عليه المازئيُّ وأبو عليَّ الفارسيُّ - رحمهما الله -: أنَّهُ لا خلافَ بين أهل اللغةِ أنَّ كلَّ فاعل رفعٌ (٦) وكلَّ مفعول نصبٌ، وكذلكَ القولُ

<sup>(</sup>۱) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ي، آ.

<sup>(</sup>٣) انفردت يهذه الزيادة المناسبة ح.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين في ح، وفي غيرها وردت كلمة «المعرّف» فقط.

<sup>(</sup>٥) راجع الجزء الأولى: ص ١٧٥.

 <sup>(</sup>٦) في س، آ زيادة: الأنه.

في جميع وجوه الإعراب، وأنّ (١) كلّ ضرب منها ـ اختصّ بأمر انفرد به، ولم يشتّ ذلك إلّا قياساً، لأنّهم لمّا وصفوا بعضَ الفاعلين به، واستمروا على (٢) ذلك: عُلمَ أنّه ارتفعَ الفاعل، لكونِهِ فاعلاً، وانتصبَ المفعولُ لكونِهِ مفعولاً.

فإن قلت: كيف يصعُّ ذلك، وقد وُجدَ المفعولُ ـ غيرَ منتصب، وكذا الفاعلُ قد لا يرتفع (٣) لعارض؟

قلت: تخلُفُ الحكم عن العلَّةِ لمانع لل يقدحُ في العلَّيَّةِ عند من يقولُ. بتخصيص العلَّةِ.

ومن لا يقولُ به \_ يجعلُ ذلك القيدَ العدميُّ جزءاً من العلَّةِ .

#### الثالث:

وهو: أنَّ أهلَ العربيَّةِ أجمعوا على أنَّ ما لم يُسَمَّ فاعلُه، إنَّما ارتفعَ لكونِهِ شبيهاً بالفاعل في إسنادِ الفعل إليهِ. ولم تزل فرقُ النحاةِ من الكوفيَّين والبصريَّين \_ يعلَّلُونَ في الأحكام الإعرابيَّة (أ) ـ بأنَّ هذا يُشبهُ ذاكَ في كذا: فوجبَ أنُ يشبهَ في الإعرابِ؛ وإجماعُ أهل اللّغةِ \_ في المباحثِ اللّغويَّة \_ حجَّةً (٥).

# الرابع :

أن (°) نتمسّك بعموم قولِهِ تعالى: ﴿ فَآعْتَبِرُواْ ﴾ (١)، فإنّه يتناولُ كلّ الأقيسة واعتمادهم (٧) \_ في الفرق \_ على أنّ المعاني لا تناسبُ الألفاظ: فامتنعَ جعلُ

<sup>(</sup>۱) عبارة آ، ي: «وإذا كان».

<sup>(</sup>٢) لفظ ح: وفي».

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، وفي غيرها «يعارض».

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، وهو الأنسب، ولفظ غيرها: «العربية».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٦) من ح. وانظر الجزء الرابع، ص ١٩٨ من هذا الكتاب للاطلاع على ما أورده الإمام المصنف في مسألة «إجماع أهل الاجتهاد في كل فن».

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، آ، ي. ولفظ غيرها: «يتمسك».

<sup>(</sup>٦) الآية (٢) من سورة الحشر.

<sup>(</sup>V) في جه، س، ي: «واعتماده».

المعنى علَّةً للاسم ، بخلاف الأحكام الشرعيَّة ؛ فانَّ المعاني قد تناسبُها. لكنَّا قد بيُّنَّا سقوطَ هذا الفرق.

واحتجُّ المخالفُ بأمورٍ:

#### أحدُها:

قولُـهُ تعـالى(°): ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَـآءَ كُلَّهَـا ﴾ (١) دلَّت الآيةُ: على أنَّها إِ

#### وثانيها:

أنَّ أهلَ اللغة لو صرَّحوا، وقالوا: «قيسوا» - لم يجز القياسُ، كما إذا قال: - «أعتقتُ غانماً لسواده»، ثم قالَ: «قيسوا» - [فإنَّه لا يجوزُ القياسُ؛ فإذا (٣)] لم يجز القياسُ - عند التصريح - بالأمر بالقياس ، فَلَانْ لا يجوزَ ذلك - معَ أنَّهُ لم ينقلُ عن أهل اللغة نصَّ في ذلك - كانَ أولى.

#### وثالثها:

أنَّ القياسَ إنَّما يجوزُ: عندَ تعليلِ الحكمِ (\*) في الأصل ، وتعليلُ الأسماءِ غيرُ جائزٍ؛ ؟ لأنَّهُ لا مناسبةَ بين شيءٍ من الأسماءِ، وبين شيءٍ من المسمَّياتِ، وإذا لم يصحُّ التعليلُ: لم يصحُّ القياسُ ألْبتَّةً.

#### ورابعها:

أنَّ وضع الَّلغاتِ - ينافي جوازَ القياسِ، فإنَّهم سمَّوا الفرسَ الأسودَ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٦) من س.

<sup>(</sup>١) الآية (٣١) من سورة البقرة.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦١) من جـ.

 <sup>(</sup>٢) لفظ س: «توقيف»، وقد تقدم في (ج١، ص ١٧٧) وما بعدها: أن الإمام المصنف اختار في المسئلة التوقيف، لا التوقيف، ونصره. واعتبره مذهب جمهور المحققين.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٩) مِن ي.

«أدهم»، ولم يسمُّوا الحمارَ الأسودَ به. وسمُّوا الفرسَ الأبيضَ «أشهب»، ولم يسمُّوا الحمار الأبيض (أشهب)، وسمُّوا صوتَ الفرسِ وصهيلًا»، وصوتَ الحمارِ «نهيقاً»، وصوت الكلب «نباحاً».

# وأيضاً:

والقارورةُ، إنَّما سمَّيت بهذا الاسم .. لأجل ِ الاستقرارِ، ثمَّ إنَّ ذلك المعنى حاصلٌ في الحياض ِ والأنهارِ، مع أنَّها لا تسمَّى بذلك.

و «الخمرُ» إنّما سمّيت بهذا الاسم ، لمخامرتها العقل، ثمّ المخامرةُ حاصلةً في «الأفيونِ» وغيره، ولا يسمّى خمراً (\*).

# [و(٢)] الجوابُ عن الأوَّل:

أنَّهُ ليسَ في الآية \_ أنَّهُ تعالى علمٌ آدمَ الأسماءَ (٣) كلَّها: توقيفاً، فيجوزُ أن يكونَ علَّم البعضُ توقيفاً، والبعضُ(١) تنبيهاً بالقياس .

ولأنَّهُ يجوزُ أن يدركَ آدم علمَها توقيفاً، ونحن نعلمُها قياساً: كما أنَّ جهاتِ القبلة \_ قد تدركُ حسّاً، وقد تدركُ اجتهاداً (°).

# وعن الثاني :

أنًا ندَّعي: أنَّه نقل إلينا ـ بالتواتر ـ عن أهل اللغة: أنَّهم جوَّزوا القياس، ألا ترى أنَّ جميع كتب النحو والتصريف والاشتقاق ـ مملوءة من الأقيسة، وأجمعت الأمَّة على وجوب الأخذ بتلك الأقيسة؟ فإنَّه لا نزاعَ أنَّه لا يمكنُ تفسيرُ القرآنِ والأخبار إلا بتلك القوانين: فكانَ ذلك إجماعاً، معلوماً بالتواترُ.

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «الأبلق».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٤٩) من آ.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح، أ، ج، ي.

<sup>(</sup>٣) عبارة ح: «علم آدم كل الأسماء».

<sup>(</sup>٤) في آ، ي: «بيّنها».

<sup>(</sup>٥) لفظح: «قياساً».

#### وعن الثالث:

ما قد بيَّنًا: أنَّا نفسَّرُ العلَّة بـ «المعرِف»، لا بـ «الداعي ولا «المناسب»؛ وحينتذ: لا يقدحُ عدمُ المناسبةِ فيه.

### وعن الرابع:

أنَّ أقصى ما في الباب - أنَّهم ذكروا صوراً لا يجري فيها القياسُ، وذلك لا يقدحُ في العمل بالقياسِ، كما أنَّ «النظّام» لمّا ذكر صوراً كثيرة - في الشرع - لا يجري فيها القياسُ: لم يدلُّ ذلك على المنع من القياس في الشرع (١).

(١) مذهب الإصام المصنف في هذه المسألة كما هو ظاهر: اجراء القياس في اللغات. وإليه ذهب ابن سريج وابن أبي هريرة والقاضي والشيرازي وهو مذهب معظم أهل العربية وفقهاء الشافعية. وذهب الأخرون: إلى أنه لا يجري القياس في اللغات، ومنهم إمام الحرمين والغزالي وتبعهما الأمدي وابن الحاجب ومعظم علماء الشافعية والحنفية.

أما الإمام أحمد \_ فقد نقل أبو الخطاب عن الأثرم أنّه قال لأحمد: «كل نبيذ غرّ العقل خمر»؟ قال: «نعم». وهذا يعني: أنه \_ رحمه الله \_ يثبت الأسماء اللغوية بالقياس. فانظر التمهيد ورقة (١٦١) مصورة عن مخطوطة الظاهرية. ولتحرير محل النزاع نقول: ما يستفاد من اللغة إما حكم لغويًّ، وإما لفظيًّ، فالأحكام \_ مثل كون الفاعل مرفوعاً والمفعول منصوباً لا خلاف في أن القياس لا يجرى فيها؛ لأن ذلك من قبيل القواعد التي يعتمد فيها على الاستقراء.

وأما الألفاظ \_ فهي إما أعلام أو صفات أو أسماء أجناس فأما الأعلام \_ فهي مشخصة بالذات فلا يمكن القياس فيها، وأما الصفات فهي تطرد \_ بمقتضى الوضع \_ حيث وجدت المعاني: فلا حاجة فيها إلى القياس.

وأما أسماء الأجناس ـ فهي على نوعين: نوع له معنى يمكن أن يلاحظ في غير جنسه، ونوع لا يكون كذلك.

والأول: هو محل النزاع نحو، كلمة وخمر، فإنها اسم جنس وضعت لعصير العنب إذا غلا وقذف بالزبد، لأنه يخامر عقل شاربه ويغطيه، فاذا وجد هذا المعنى في النبيذ ونحوه، فهل يجوز اطلاق اسم والخمر، عليه، فيحرم آنذاك بالنص، لا بالقياس؟ أم لا يجوز ذلك؟. =

# المسألة الثالثة:

المشهورُ: أنَّه لا يجوزُ إجراءُ القياس في «الأسباب».

والدليلُ عليه: أنَّا إذا قسنا اللواط مثلًا على الزني في كونه موجباً للحدِّ والدليلُ علي الزني في كونه موجباً للحدِّ فإمَّا أن نقولَ: إنَّ كونَ الزني موجباً للحدِّ، لأجل وصف مشترك بينه وبينَ اللواطِ، وإما أن (١) لا نقول ذلك.

فإن كان الأوَّل: كانَ الموجبُ للحدِّ - هو ذلك المشتركُ.

وحينتَذِ: يخرجُ الزنى واللواطُ عن كونِهما موجبينِ للحدِّ؛ لأنَّ الحكمَ لمَّا أسند إلى القدرِ المشترك ـ استحالَ مع ذلك إسنادُهُ إلى خصوصيَّةِ كلِّ واحدٍ منهما.

فإذن: شرطُ القياس \_ بقاءُ حكم الأصل ، والقياسُ في «الأسبابِ» ينافي بقاءَ حكم الأصل ، بخلاف القياس في «الأحكام »؛ فإنَّ ثبوتَ الحكم \_ في الأصل \_ لا ينافي كونَه معلَّلًا بالقدَّرِالمشترِكِ بينَه وبين الفرع .

وامًّا إِن قيلَ: كونُ الزنى موجباً للحدِّ - ليسَ لأجل وصفٍ مشتركٍ بينَه وبينَ اللواطِ: استحالَ قياسُ اللواطِ عليه ؛ لأنَّه لا بدَّ في القياسِ من الجامع .

فإن قلت: الجامعُ بينَ الوصفين - لا يكونُ له تأثيرٌ في الحكم ، بل تأثيرُهُ

أما الثاني: من أسماء الأجناس - فلا نزاع في عدم جريان القياس فيه. فراجع أقوال العلماء في المسألة ومذاهبهم فيها، في المستصفى: (٢/ ٣٣١)، والمنخول (٢١)، وشفاء الغليل: (٢٠٠)، والمعتمد: (٢/ ٢٨٩)، وشسرح المختصر: (١/ ٦٠)، وشسرح جمع الجسوامع: (٢/ ٢٧٧)، وأصول السرخسيّ: (٢/ ١٥٦) وشسرح المسلّم: (١/ ٢٧٧)، والتلويح والتوضيح: (٢/ ٧٥)، والمرآة: (٢/ ٢٨٦)، وشرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاج: (٣/ ٢٥)، والتمهيد: (ورقة ١٦١) مصورة عن مخطوطة الظاهرية، والكاشف: (٣/ ٢٣٤)، وما بعدها، والنفائس: (٢٢٢/٣) وما بعدها، والحاصل (٨٨٦)، ومذكرة زهير: (٣/ ٤٧) وما بعدها.

 <sup>(</sup>١) كذا في ح، ى. وفي غيرهما: «أو لا نقول».

في علِّيَّةِ الوصفين، وأمَّا الحكمُّ \_ فإنَّما يحصُل من الوصفين.

قلتُ: هذا باطلُ؛ لأنَّ ما صلح لعلَّيَّةِ العلَّةِ \_ كانَ صالحاً لعلَّيَّةِ الحكم ِ: فلا حِاجة \_ حينئذٍ \_ إلى الواسطة(\*) (١).

# المسألةُ الرابعةُ:

الحكمُ الَّذي طلبَ إثباتُه بالقياس ِ \_ إمَّا النفيُّ الأصليُّ ، أو الحكم الثبوتيُّ : المعلومُ ، أو المظنونُ .

فلنتكلُّم في هذه الثلاثة \_ فنقول:

اختلفوا: في أنَّ النفيَ الأصليَّ - هل يمكنُ التوصُّلُ إليهِ بالقياسِ (١) أم لا؟ بعد اتَّفاقِهم على أنَّ استصحابَ حكم العقل كافٍ (١) فيهِ.

والحقُّ: أنَّهُ يُستعملُ (٤) فيهِ «قياسُ الدلالةِ»، لا «قياسُ العلَّةِ».

أمًّا «قياسُ الدلالةِ(\*) \_ فهو: أن يستدلُّ بعدم ِ آثارِ الشيءِ وعدم ِ خواصِّهِ على عدمه.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٧) من س.

<sup>(</sup>۱) ذهب معظم الشافعية إلى أن القياس يجري في الأسباب والشروط، ويكون حجّة فيها. وذهب أكثر الحنفية والمائكية إلى أن القياس لا يجري فيها، وهو اختيار الإمام والآمدي وابن الحاجب والبيضاوي. وإتماما للفائدة إليك أمثلة لما تقدم: فمثال القياس في الأسباب: قياس القتل بالمثقّل على القتل بالمحدّد بجامع القتل العمد العدوان، والمحدّد سبب لوجوب القصاص فالمثقّل يقاس عليه، ويكون سبباً لوجوب القصاص. ومثال القياس في الشروط: قياس الوضوء على التيمم بجامع الطهارة، والنية شرط في الطهارة بالتيمم: فتكون شرطاً في قياس الوضوء كذلك. وواجع المسألة في إحكام الأحكام: (١٩/٥) ط الرياض، وشرح جمع الجوامع: (١٠٥/٥) وشرح الإسام: الجوامع: (٢٠٥/١)، وشرح المسلم: الجوامع: (٢٠٥/١)، وشفء الغليل: (٢٠٣)، والروضة (٣٢٥)، والكاشف: (٣٣٧/٣)، والحاصل: (٨٩٠)، والمستصفى: (٣٢/٢).

<sup>(</sup>Y) لفظ ي: «أولا».

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، س. ولفظ غيرهما: «كان».

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، ج. وفي غيرهما: «مستعمل». (\*) آخر الورقة (١٦٢) من ج.

وأمّا تعذُّرُ «قياس ِ العلَّة» ـ فلأنَّ الانتفاءَ الأصليَّ حاصلُ قبل الشرع: فلا يجوزُ تعليلُه بوصفِ يوجدُ بعدَ ذلك.

ولِقائلِ أَن يقولَ: علَّةُ الشرعِ لا معنى لها إلا «المعرَّف»، وتأخرُ الدليلِ عن المدلول جائزُ.

واعلم: أنَّ هذا الكلامَ يختصُّ بـ «العدم ِ»، فأمَّا «الإعدامُ» ـ فإنَّهُ حكمٌ شرعيًّ: يجري فيه القياس(١).

وأمَّا الَّذي طريقُهُ العلمُ \_ فقد اختلفوا في أنَّه هل يجوزُ استعمالُ القياسِ فيه؟

وعندي: أنَّ هذا الخلاف لا ينبغي أن يقعَ في «الجواز الشرعي»، فإنَّهُ لو أمكنَ تحصيلُ اليقين بانَ تلك العلَّة حاصلةً في هذهِ الصورة -: لحصلَ العلمُ اليقينيُ بأن(") حكم الفرع - مثلُ حكم الأصل ، بل(") البحثُ ينبغي أن يقعَ في أنَّه هل يمكنُ تحصيلُ هذين اليقينين (أ) - في الأحكام الشرعيَّةِ - أم لا؟

وأمَّا الَّذي طريقُهُ الظنُّ \_ فلا نزاعَ في جوازِ استعمال ِ القياس ِ فيه (٥) .

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «القياسات».

<sup>(</sup>٢) في ل، ي: ﴿فَإِنَّهُ.

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «بلي».

<sup>(</sup>٤) في ي: «القسمين».

<sup>(</sup>٥) راجع المسألة في المستصفى: (٣٣٢/٢)، وراجع البرهان: فق (٧٣٧، ٢٥٥، و ٨٣٤، وما بعدها)، وذلك لتطلع على تفسير إمام الحرمين والغزالي لقياس الدلالة وقياس العلة، تفسيراً مغايراً لتفسير الإمام المصنف لهما، وراجع الكاشف: (٣٢٧/٣ ـ ب) وما بعدها للاطلاع على ما أورد على المصنف في هذه المسألة ودفعه، وانظر النفائس: (٣٢٦/٣ ـ ب) وما بعدها لتطلع على إيرادات النقشوانيّ والتبريزيّ واعتراضات كل منهما على الإمام، والحاصل: (٩٩٠)، وشرح جمع الجوامع: (٢٠٨/٢)، وتيسير التحرير: (٢٨٦/٣)، والروضة: (٣٣٨) ط الرياض، والشفاء: (٦١٩).

#### المسألةُ الخامسة:

احتلفوا: في أنّه هل يمكنُ إثباتُ أصولِ العباداتِ بالقياسِ ، أم لا؟ فقال الجبَّائيُّ والكرخيُّ: لا يجوزُ ، وبنى الكرخيُّ عليه: أنَّه لا يجوزُ إثباتُ الصلاة بإيماءِ الحاجب، بالقياس.

واعلم: أنَّ هذا الخلاف يمكنُ حملهُ على وجهين:

#### الأوّل:

أن يقال: «الصلاةُ(\*) بإيماءِ الحاجب - [لوكانت مشروعة(١)] لوجبَ على النبيِّ - صلى الله عليه وسلَّم - أنْ يبيِّنَها بياناً شافياً، وينقلَه أهلُ التواترِ إلينا - حتى النبيِّ - صلى الله عليه وسلَّم - أنْ يبيِّنَها بياناً شافياً، وينقلَه أهلُ التواترِ إلينا - حتى الله يكن كذلك: علمنا أنَّ القولَ بها باطلُّ».

## والثاني:

أن يقالَ: ﴿لا ندَّعي: أنَّها لو كانت مشروعةً ـ لحصلَ العلمُ بها: يقيناً، ولكنا مع ذلك ـ نمنعُ من استعمال ِ القياس ِ فيه .

أمًا الأول \_ فهو باطل بـ «الوترِ» فإنه واجب ـ عندهم مع أنَّه لم يُعلم وجوبُه: قطعاً

فإن قلت: إذا جوّزتَ في ذلك أن لا يبلغَ مبلغ التواتر \_ فلعلَّه عليه الصلاةُ والسلامُ أوجبَ صومَ شوّال، ولم ينقل ذلك بالتواتر.

قلت(١): المعتمد في نفيه \_ الإجماع.

وأمَّا الثاني - فتحكّم محضَّ؛ لأنَّهُ إذا جازَ الاكتفاءُ فيهِ بالظنّ - فلِمَ لا يُكتفى بالقياس ؟

ثُمَّ إِنَّا نستدلُّ على جوازِهِ \_ بعموم قولِهِ تعالى : ﴿ فَأَعْتَبِرُ وَأَ ﴾ ٢ أو بما (١) أنَّه

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٠) من آ.

ساقط من ل، آ. (۲) في غير جـ: «قلنا».

<sup>(</sup>٣) الآية (٢) من سورة الحشر. (٤) أبدلت «أو» في غير ح بواو.

يفيدُ ظنَّ الضررِ: فيكونُ العملُ بهِ واجباً (١). المسألةُ السادسةُ:

مذهب الشافعي \_ رضي الله عنه \_: أنَّــه يجـوزُ إثبـاتُ التقـديراتِ والكفّاراتِ (٢) والحدودِ والرخص \_ بالقياس .

وقال أبو حنيفة وأصحابه \_ رحمهم الله \_: [إنَّه (٣)] لا يجوز.

وحاصلُ الخلافِ: أنَّهُ هل في الشريعةِ جملةٌ من المسائل \_ يعلمُ أنَّهُ لا يجوزُ استعمالُ القياسِ فيها، أو ليسَ كذلكَ، بل يجبُ البحثُ عن كلَّ مسألةٍ (٤) \_ . أنَّه (٩) هل يجري القياسُ فيها أم لا؟

#### لنا:

التمسُّكُ بعموم قولِهِ تعالى: ﴿ فَاعْتَبِرُواْ ﴾ (°)، وبإطلاق قول معاذ: ﴿ فَاعْتَبِرُواْ ﴾ (°)، وبإطلاق قول معاذ: ﴿ أَجتهد (°)»، مع أن الرسولَ ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ صوّبه في (۷) إطلاقِهِ، وبأنّه

<sup>(1)</sup> نقل أبو الحسين الخلاف ـ في هذه المسألة ـ في المعتمد، ومثل له بإثبات صلاة سادسة بالقياس ناقلا ذلك عن أبي علي ، كما ذكر منع أبي علي «إثبات صلاة بإيماء الحاجب بالقياس» فانظر المعتمد: (٧٩٤/٢).

وأما الغزالي \_ فقد نقل عن أبي زيد الدبوسي كلاماً أشار إلى تناقضه مع كلام آخر له في تعليل الأسباب، ومما قالمه فيه: «وأما أصل الحكم فكالاختلاف في أن الركعة الواحدة مشروعة صلاة أم لا؟ والأربعة مشروعة على المسافر أم لا، وصوم بعض اليوم مشروع أم لاه؟ فانظر الشفاء (٢٠٦)، وراجع المسألة من ص (٣٠٣ \_ ٢١٠)، وقد قال في آخره: «فنقول: الآن ارتفع النزاع الأصوليّ \_ فلا ذاهب إلى تجويز القياس حيث لا تعقل العلة» فاحرص على النظر فيه لتتبين حقيقة الموضوع. وراجع الكاشف: (٣١/٣٦ \_ آوب).

<sup>(</sup>٢) في ى: ١٥الكفارات، (٣) لم ترد في ح، ج.

<sup>(</sup>٤) زاد في ح، ي: «مسألة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٨) من س. (٥) الآية (٢) من سورة الحشر.

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث معاذ المعروف، وقد تقدم تخريجه في (٣/١/ ٩٩).

<sup>(</sup>٧) في ح، ي: اعلى ١.

يجب العمل بالصواب المطنون (١).

فإن ادَّعوا: أنَّه لا يمكننا وجدانُ العلَّةِ ـ في هذه المسائل . فذلك إنَّما يظهرُ بالبحثِ عن كلُّ واحدةٍ من هذه المسائل ، فإن وجدنا العلَّة فيها: صحَّ القياسُ، وإلَّا فلا .

ولكن هذا المعنى غيرُ مختص بهذه المسائل، بل كلَّ مسألةٍ لا نجدُ العلَّة فيها: تعدُّر علينا (\*) القياسُ.

واعلم: أنَّ الشافعيَّ - رضي الله عنه - ذكر مناقضاتِهم في هذا البابِ - فقالَ: «أمَّا الحدودُ - فقد كثرتُ أقيستهمُ فيها حتىٰ تعدَّوها إلى الاستحسانِ، فإنَّهم زعموا - في شهود الزوايا (٢): أنَّ المشهودَ عليهِ يجبُ رجمُهُ بالاستحسانِ مع أنَّه علىٰ خلافِ العقل \_ فلأن يعملَ بما وافقَ العقلَ: كانَ أولىٰ.

وأما «الكفّارات» - فقد قاسوا الإفطار بالأكل ، على الإفطار بالوقاع ، وقاسوا قتل الصّيد - ناسيا - على قتله - عمداً - مع تقييد النص بالعمد في قوله تعالى : ﴿ وَمَن قَتَلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّداً فَجَزَآةً مِّنْلُ مَا قَتَلَ مِنَ آلنَّعَم ﴾ (") (").

<sup>(</sup>١) في جميع الأصول «بالضرر المظنون» وقد أثبت ناسخ «ص» كلمة «بالصواب» قوق السطر عن مقابلة بنسخة رمز بها ب وخ»، وهو الصواب فأثبتناه.

<sup>(</sup>۴) آخر الورقة (۱۰۰) من ی.

<sup>(</sup>٢) كذا في س، وهو الصحيح، وفي ى: «الزواج» وهو تحريف، وفي ل: «الرؤياء، وفي النسخ الأخرى: «الزني»، وكله تصحيف والمراد بشهود الزوايا: أن تختلف شهادة شهود الزني فيشهد كل منهم بأنه رأى الزانيين يزنيان في زاوية من البيت غير الزاوية التي شهد الشاهد الأخر بأنه رآهما على الزني فيها، فإن كانت الزوايا متباعدة سقطت الشهادة، واعتبر الشهود قذفة عند أحمد ومالك والشّافعي، خلافاً لأصحاب الرأي. وإذا تقاربت الزوايا كملت الشهادة، وحد المشهود عليهما عند الحنابلة والحنفية والمالكية، وقال الشّافعي: لا حد عليه، لأنّ الشهادة لم تكتمل. انظر مختصر المزني بهامش (ج٥/١٥٣) من الأم، والمغني:

<sup>(</sup>٣) الآية (٩٥) من سورة المائدة. ﴿ ﴿ آخر الورقة (١٥٨) من ح.

فإن قلت: ليس هذا بقياس، وإنّما [هو<sup>(١)</sup>] استدلالٌ على موضع الحكم \_ - بحذف الفوارق الملغاة.

قلت: إنَّكم لمَّا لم (٢) تبيِّنوا: أنَّ الحكمَ \_ في الأصل \_ يجبُ أن يكونَ معلَّلًا، وأنَّ العلَّةَ إمَّا الَّذي به الاشتراكُ بينَ الأصل والفرع ، أو الّذي به الامتيازُ.

وباطلٌ أن لا يكونَ معلَّلًا، وباطلٌ أن (\*) يكونَ معلَّلًا بما فيه الامتيازُ: فوجبَ التعليلُ بما به الاشتراكُ؛ ويلزمُ من حصول ذلك المعنى - في الفرع - حصولُ الحكم فيه وهذا نفسُ القياس ، واستخراجُ العلَّةِ بطريق السبر والتقسيم .

وأمّا المقدّرات \_ فقد قاسوا فيها، حتى [إنهم( $^{(7)}$ ] ذهبوا إلى تقديراتِهم - في «الدلو والبئر $^{(1)}$ ».

وأمّا الرخص - فقد قاسوا فيها، وبالغوا، فإنّ الاقتصار على الأحجار - في الاستنجاء [من(٥)] أُظهرِ الرخص (١) ثم حكموا بذلك - في كل النجاساتِ - نادرة كانت، أو معتادة، وانتهوا فيها إلى نفى إيجاب استعمال الأحجار.

وقالوا \_ أيضاً \_: العاصي بسفره \_ يترخُّص، فأثبتوا الرخصة بالقياس، مع

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ج.

<sup>(</sup>٢) عبارة ح: «إنكم ما لم تثبتوا».

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٣) من ج.
 (٣) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٤) فقالوا: «تطهر البئر إذا وقعت فيها فأرة أو عصفورة فماتت ـ ولم تنتفح أو تنفسخ ـ بعشرين دلواً تنزح، وإذا كانت سنوراً أو دجاجة فطهارتها بنزح أربعين دلواً، أما إذا انتفخت أو تفسخت نزحت كلها حتى يغلب الماء فيكون ذلك طهارة لها»، وهذا تحكم لا دليل من الكتاب أو السنة عليه. فانظر مختصر الطحاوي (١٦)، ورد الإمام الشافعي عليهم في الأم: (١٤/١) الحاشية، ط الفنية.

<sup>(</sup>٥) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٦) وقاسوا على الأحجار ما سواها: من كل طاهر ينقى المحل. انظر مختصر الطحاوي (١٨).

أنَّ القياس . ينفيها، لأنَّ الرخصة إعانة، والمعصية لا تناسب الإعانة»(١).

احتج الخصم بقولِهِ عليهِ الصلاة والسلام: \_ «ادرؤا الحدود بالشبهاتِ(٢)» والقياس \_ لا يفيدُ القطع: فتحصلُ الشبهة.

وأمًّا «المقدّراتُ» - فهي كالنُّصُب في الزكواتِ، والمواقيتِ في الصلواتِ.

(١) هذه النصوص المنقولة عن الإمام الشافعي، نقلها إمام الحرمين عنه، وتبعه في ذلك الإمام المصنف. فانظر البرهان فق (٨٦٩ ـ ٨٧٥). وراجع من الأم: (١٤/١ و ١٥ و ١٦، و ١٨٤، و ١٨٥، و ١٨٧، و ١٨٥، و ٢٧٠، وتأمل في ٣٠٣) وراجع كتاب الرد على محمد بن الحسن في الأم: (٣٠٣ ـ ٣٣٣) ومن الرسالة فق (١٤٥٨، و ١٥٩٧) وما بعدها، ففي هذه المواضع تجد معاني هذه النقول عن الإمام الشافعي ـ رضي الله عنه ـ وراجع لمعرفة مذهب الحنفية في هذا، شرح معاني الآثار: (٢٨/١)).

(Y) حديث «ادرؤا الحدود بالشبهات» أخرجه الترمذي في «باب ما جاء في درء الحدود» الحديث (١٤٧٤) بلفظ : وادرؤا الحدود عن المسلمين ما استطعتم، فإن كان له مخرج فخلوا سبيله؛ فإن الإمام أن يخطىء في العفو خير من أن يخطىء في العقوبة» وأورده في المنتقى وشرحه نيل الأوطار: (١٠٥/٧) عن الترمذي، وأخرجه \_ أيضاً \_ الحاكم والبيهقي قال الترمذي: وفي الباب عن أبي هريرة وعبدالله بن عمرو، وقال: حديث عائشة لا نعرفه مرفوعاً " إلَّا من حديث محمد بن ربيعة عن يزيد بن زياد الدمشقى عن الزهري عن عائشة عن النبيّ \_ ﷺ ـ ورواه وكيم عن يزيد بن زياد ونحوه ولم يرفعه، ورواية وكيم أصح. وقد روى نحو هذا عن غير واحد ـ من أصحاب النبي ـ ﷺ ـ أنهم قالوا مثل ذلك، ويزيد بن زياد الدمشقى ضعيف في الحديث، ويزيد بن أبي زياد الكوفي أثبت من هذا وأقدم. فانظر السنن: (١١٣/٥)، وأخرج ابن ماجه نحوه عن أبي هريرة، وجعله في «باب الستر على المؤمن ودفع الحدود بالشبهات، فانظر الحديث (٢٥٤٥)، وهو في كنز العمال: (٣٠٥/٥) الحديث (١٢٩٥٧)، والسنن الكبرى: (٢٣٨/٨)، وانظر المستدرك: (٢٦١/٤) الهامش. وراجع الفتح الكبير: (١٠٦)، ونصب الراية: (٣٠٥/٣)، وكشف الخفا الحديث (١٦٦)، وقد نقل عن الحافظ ابن حجر قوله: «اشتهر على الألسنة، والمعروف في كتب الحديث: أنه من قول عمر بن الخطاب بغير الفظه. والدراية الحديث (٦٤٠)، والتلخيص الحبير، الحديث: (١٧٥٥)، والمقاصد الحسنة: الحديث (٤٦)، وتاريخ الخطيب: (٢٣١/٥)، وأسنى المطالب: (٢٥).

وقالوا: العقولُ لا تهتدي إليها.

وأمًّا «الرخصُّ» ـ فقالوا: إنَّها منحٌ من اللهِ ـ تعالى ـ فلا يعدَلُ بها عن مواضعها.

وامًا «الكفّاراتُ» ـ فإنّها على خلافِ الأصلِ ، لكونها منفيَّةُ بالنصّ النافي للضرر.

### والجوابُ عنها:

أنَّها تُشكلُ بالمسائل الَّتي ذكرها الشافعيُّ رضي الله عنه.

ثم نقولُ: هذه الأدلَّة خُصَّت (١) بخبر الواحد: فإنَّه يجوز إثبات هذه الأشياء بخبرِ الواحدِ، مع أنَّه لا يفيدُ العلم، وما لأجلِهِ صارَ خبرُ الواحدِ مخصَّصاً لها ـ قائمٌ في القياسِ الخاصِّ: فوجب (٩) تخصيصُها بالقياسِ .

#### المسألةُ السابعة:

قال الشيخ أبو اسحاق الشيرازي \_رحمه الله \_: «ما طريقه العادة والخلقة : كأقل الحيض وأكثره ، وأقل النفاس وأكثره \_ لا يجوز إثباته بالقياس ، لأن أسبابها غير معلومة ، لا قطعاً : ولا ظاهراً فوجب الرجوع فيها إلى قول الصادق (٢)».

#### المسألة الثامنة:

الأمورُ الَّتي لا يتعلقُ بها عملٌ ـ لا يجوزُ إثباتُها بالقياس (\*): كِقرانِ النبيِّ ـ

<sup>(</sup>١) لفظ ي: وحصلته.

<sup>(</sup>ه) آخر الورقة (١٥١) من آ.

<sup>(</sup>٢) لأبي إسحاق - رحمه الله - تفصيل في المسألة لم يذكره المصنف فراجع اللمع (٥٥). وهذه المسألة تجاوزها الشارحان الأصفهاني والقرافي فلم يعلقا عليها بشيء. كما لم يذكرها الأمدي وابن الحاجب، وانظر شرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاج: (٢٦/٣)، وشرح جمع الجوامع: (٢٩/٣).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٩) من س.

صلى الله عليه وسلَّم ـ وَإِفْرَاده، ودخولِهِ مكَّةَ صلحاً أو عنوةً؛ فإنَّ مثلَ هذهِ الأمورِ تُطلبُ لِتعرفَ‹')، لا ليعملَ بها: فلا يجوزُ الاكتفاءُ فيها بالظنِّ.

### المسألة التاسعة:

القياسُ إذا وردَ بخلافِ النصّ ـ فالنصُّ إمَّا أن يكونَ متواتراً أو آحاداً.

فإن كانَ متواتراً: فالقياسُ إن نسخَهُ: كانَ مردوداً،

وإن خصَّصَهُ فقد ذكرنا الخلاف فيه \_ في باب العموم والخصوص (١).

وإن كانَ آحاداً \_ فهو ما إذا وردَ خبرُ الواحِد [على خلافِ القياسِ (٣)] وقد شرحنا الحالَ فيه \_ في باب الخبر(٤).

# المسألةُ العاشرةُ:

يجوزُ التعبدُ بالنصوص \_ في كلِّ الشرع \_ فإنَّهُ يمكنُ أن ينصَّ الله \_ تعالى . ـ على أحكام ِ الأفعال ِ ـ على الجملةِ \_ ويدخل تفصيلَها فيها : كما إذا نصَّ على ً حرمةِ الرَّبا في كلِّ مطعوم ِ : فيدخلُ فيهِ كلُّ مطعوم ِ .

وأمّا التعبُّدُ بالقياس \_ في الكلِّ \_ فمحالُ؛ لأنَّ القياسَ لا يصبَّ إلَّا بعدُ تبوتِ الحكم في الأصل ، لكنَّ أحكام الأصول شرعيَّة ، لأنَّ العقلَ لا يدلُّ إلاّ على البراءةِ الأصليَّةِ ، فما عداها لا يثبتُ إلاّ بالشرع ، فلو كانت تلك الأحكامُ

<sup>(</sup>١) قوله: «لتعرف» فيه نظر، فهو يوحي: بأن المراد مجرد المعرفة، والحق أنّه يتعلق بها بيان الأفضل من ناحية، كما أن يعض العلماء كالإمام مالك يرتبون يعض الأحكام عليها: فالأرض المفتوحة عنوة تحبس أراضيها على المسلمين وتهدم دور عبادة الكفار فيها، وراجع النفائس: (١٣٨/٣ ـ آ)، والكاشف: الجزء الثالث، ص ٩٦، من كتابنا هذا.

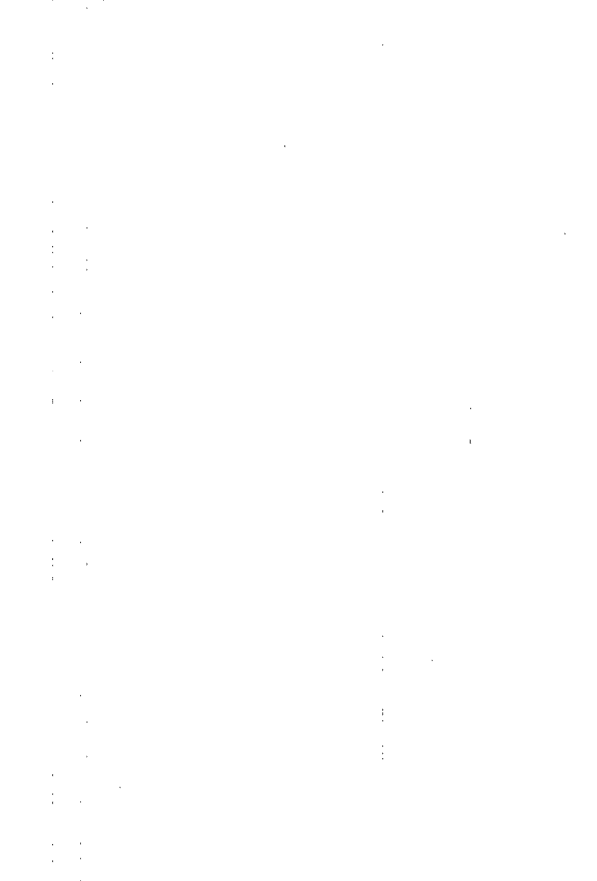
<sup>(</sup>٢) راجع أقوالهم في المسألة في: (١/ق٩/٨٣) من كتابنا هذا.

<sup>(</sup>٣) ساقط من س.

<sup>(</sup>٤) راجع ذلك في الجزء الرابع، ص ٤٣٠، وما بعدها من كتابنا هذا.

مُثبَتَّةً بِالقياسِ: لزمَ الدورُ. وهو محالُ(١).

<sup>(</sup>۱) جوز بعض العلماء ثبوت كل الأحكام بالقياس \_ على معنى: أن كل حكم \_ من الأحكام \_ من حيث هو حكم مفرد، يجوز أن يثبت قياساً على أصل يصح القياس عليه، أما القول بجواز ثبوت جميع أحكام الشرع جملة بالقياس، فذلك لا يقول به عاقل. وراجع: المستصفى، (٢/٣٢)، والنفائس: (١٢٨/٣)، وشرح الإسنوي ويحاشيته الإبهاج (٣/٣)، وشرح جمع الجوامع: (١٢/٣) والإحكام: (١٧/٤) ط الرياض، واللمع (٤٥)، والحاصل (٨٩٥).



# الباب الثاني

# في شرائط الاصل

اعلم: أنَّ الحكم [في (١)] المقيس عليه \_ إمَّا أن يكونَ على وفقِ قياس الأصول (١)،

[أو على خلافِ قياس الأصولِ ٣٠].

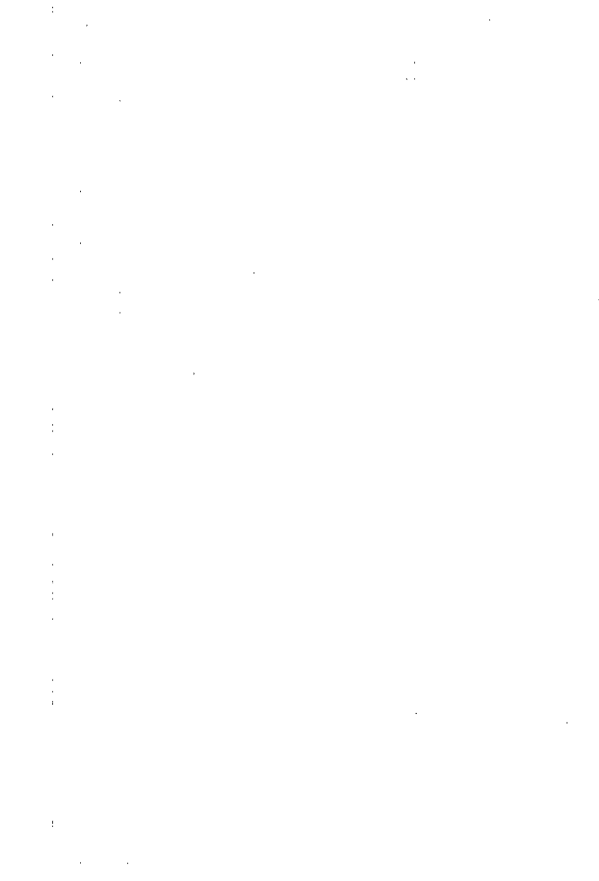
فلنذكرْ حكمَ كلِّ واحدٍ \_ من هذين القسمين \_

ثم نذكرُ ما ظُنَّ أنَّه شرطٌ في هذا الباب \_ مع أنَّه ليسَ بشرطٍ.

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) بأن يكون الفرع موافقاً للأصل في الحكم.

 <sup>(</sup>٣) ما بين المعقونتين سقط من ى، وخلاف قياس الأصول: أن يكون الحكم في الفرع معدولاً به عن موافقه الأصل كالعرايا.



# القسم الأول

في شرائطِ الأصل: إذا كانَ حكمُّهُ على وفق قياس الأصولِ. وهي ستةً :

الأول:

ثبوتُ حكم الأصل ؛ لأنَّ القياسَ عبارةً: عن تشبيهِ الفرع بالأصل ِ ـ في الحكم \_ وذلك لا يمكنُ إلا بعدَ ثبوتِ الحكمِ في الأصلِ .

أن يكونَ الطريقُ إلى معرفةِ ذلك الحكم سمعيًّا(١)، وهو(١) ظاهرُ على مذهبنا: أنَّ جميعَ الأحكام لا تعرف إلَّا بالسمع .

أمًّا على مذهب من يشبتُ (٥) هذه الأحكامُ (٥) \_ عقلاً \_ فقد احتجوًا عليه: بأنَّـه لو كانَ ذلـكَ اَلطريقُ عقليًّا ـ لكانتُ معرفة ثبوتِ الحكم ـ في الفرع ـ عقليَّةً: فكانَ القياسُ عقليًّا، لا سمعيًّا.

وهـذا ضعيفٌ؛ لأنَّ ثبـوتَ الحكم \_ في الفرع \_ يتـوقَّفُ على ثبـوتِ الحكم - في الأصل ، وعلى كونِ ذلك الحكم معلَّلًا بالوصفِ الفلانيِّ . وعلى حصول ِ ذلك الوصفِ ـ في الفرع ـ فبتقدير أن تكون معرفةً ٣ الأوّل ِ عقليَّةً ـ يحتملُ أن تكونَ [المعرفتان(٤٠)] الباقيتان سمعيَّتين،

<sup>(</sup>١) كذا في ح، ج., ولفظ غيرهما: «سمعا».

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: ورهداه.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٩) من ح. (٥) آخر الورقة (١٩٤) من جه. (٤) لم ترد الزيادة في ح.

<sup>(</sup>٣) عبارة غير ح: «المعرفة الأولى».

وحيناند: لا يمكنُ معرفةُ حكم الفرع إلا بمقدَّماتِ سمعيَّةٍ، والمبنيُ على السمع (١) سمعيًّ : فيكونُ ثبوتُ الحكم - في الفرع سمعيًّ (١). الثالثُ:

أَنْ لا يكونَ طريقُ ثبوتِ الحكم \_ في الأصل \_ هو القياسَ؛ لأنَّ العلَّة \_ التي يلحقُ (٣) بها الأصلُ القريبُ بالأصلِ البعيدِ، إمَّا أَنْ تكونَ هي الَّتي بها يلحقُ الفرعُ بالأصلِ القريب، أو غيرَها.

فإن كانَّ الأوَّلَ: أَمكنَ رَدُّ الفرعِ إلى الأصلِ البعيدِ. فيكونُ دخولُ الأصلِ القريب لغواً.

و أِن كَانَ الثاني: لرْمَ تعليلُ حكم الأصل القريب بعلتين، وهو (٤) محالً. أمَّا أُوَّلاً فلأنَّا بيَّنًا: أنَّ تعليلَ الحكم الواحدِ بعلَّينَ مستنبطتين محالٌ (٥). ال

وأمًّا ثانياً والأنَّه لا يمكنُنا إثباتُ الحكم في الأصل القريب إلا بأن يتوصَّلَ الله بالعلَّةِ الموجودة في الأصل [البعيد (٢)]، ومتى توصَّلنا إلى ثبوتهِ بتلك العلَّةِ الموجودة في الفرع ، لأنَّ تلكَ العلَّة إنَّما عُرفَت بعلَّ أن عُرفَ تعليلُ الحكم بعلةٍ أخرى، ومتى غُرِفَ ذلك \_ كانت (٩) العلَّةُ الثانيةُ عديمةَ الأثر: فيكونُ التعليلُ بها ممتنعاً (٧).

<sup>(</sup>۱) في ح، ي: والسَّمعيُّ».

<sup>(</sup>٢) هذا الشرط إنمًا يستقيم على القول بمنع القياس في العقليَّات واللغويَّات أما على القول بجوازه فيهما .. كما هو مذهب الجمهور ..: فلا؛ إلّا إذا أضيف إليه عبارة نحو: «حيث كان المطلوب اثباته بالقياس حكماً شرعياً». وراجع جمع الجوامع بشرحه للجلال: (٢١٥/٣)، والحاصل: (٨٩١). (٣) في غيرح: «بها يلحق».

<sup>(</sup>٤) في ح، ى: «هذا، وانظر ص (٧٧١) من هذا القسم من الكتاب.

<sup>(</sup>٥) راجع ص (٢٧٧) وما بعدها من هذا القسم من الكتاب.

<sup>(</sup>٣) سقطت هذه الزيادة من غير ح. (١) آخر الورقة (٢٠٠) من س.

<sup>(</sup>٧) وذهب بعض النحنابلة، وأبو عبدالله البصري وأبو إسحاق في التبصرة إلى عدم اشتراط هذا الشرط. فراجع المسوّدة (٣١٥)، والروضة: (٣١٥) ط الرياض، والتمهيد:=

## الرابعُ :

أن لا يكونَ الدليلُ الدالُ على حكم ِ الأصلِ \_ دالًا(١) بعينِهِ على حكم ِ الفرع ِ، وإلاّ لم يكنَّ جعلُ أحدِهما أصلاً، والآخرِ فرعاً \_ أولى من العكس ِ. الخامسُ:

لا بدَّ وأن يظهرَ كونُ ذلك الأصلِ \_ معلَّلًا بوصفٍ معيَّن (١)؛ لأنَّ ردَّ الفرعِ إلى الله لا يصحُّ إلاّ بهذه الواسطةِ .

# السادسُ (\*):

قالوا: يجبُ أن لا يكونَ حكمُ الأصلِ متأخراً عن حكم الفرع \_ وهو: كقياسِ الوضوءِ على التيمّمِ في وجوبِ النيَّةِ؛ لأنَّ التعبُّد بالتيمُم إنَّماً وردَ بعدَ الهجرة.

والحقُّ أن يقالَ: لولم يوجدُ على حكم الفرع دليلُ إلَّا ذلك القياسُ: لم يجزُ تقدُّمُ (٣) الفرع على الأصل؛ لأنَّ ـ قبلَ هذا الأصل ـ لزمَ أن يقالَ: كانَّ (٠) هذا الحكمُ حاصلًا من غير دليل ِ، وهو تكليفُ ما لا يطاقُ.

أو ما كانَ حاصلًا \_ ألبتَّة \_ فيكونُ ذلك كالنسخ .

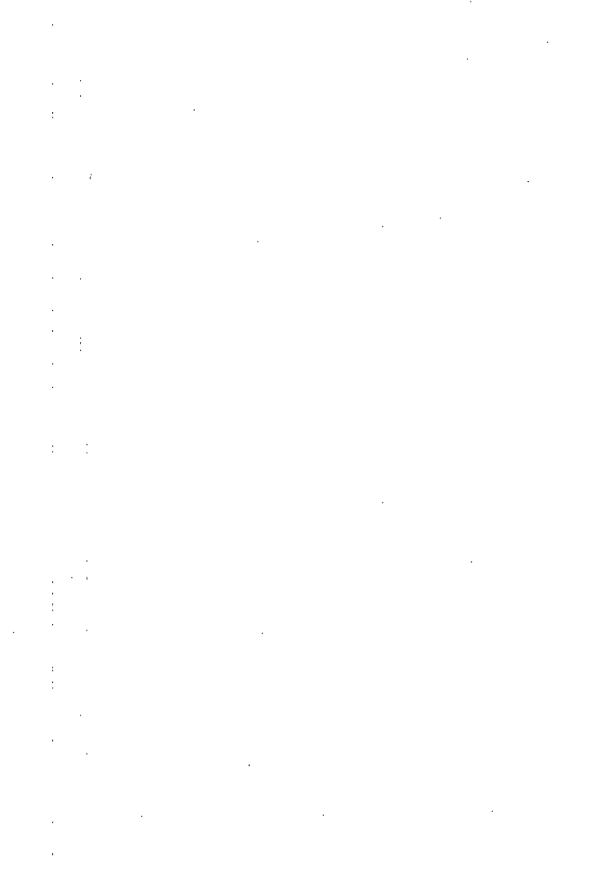
وأمًّا إن وجدَ ـ قبلَ ذلك ـ دليلٌ آخرُ سوى القياس ، يدلُّ على ذلك الحكم ِ [فجائزًا: فإنَّ ترادفَ الأدلَّةِ على المدلول ِ الواحدِ ـ جَائزً.

(۱۰۵ ـ ب) مصورة عن مخطوطة الظاهرية ومال أبو الخطاب إلى هذا المذهب ونصره، والتبصرة: (۲/۹۷)، واللمع: (۵۸)، والمستصفى: (۲/۵/۲)، وشرح المنهاج وبحاشيته الإبهاج: (۲/۱۱ و ۲۰۱)، وشرح الجلال على جمع الجوامع: (۲/۱۲)، وشرح المسلم: (۲/۲۰)، وتيسير التحرير: (۲۸۷/۳)، والنفائس: (۲۸۸/۳ ـ ب)، وإحكام الأحكام: (۲۲۲) ط الرياض، والحاصل: (۸۹۷)، وشفاء الغليل: (۲۳۳)، والمعتمد: (۲۰۰/۷)، وشرح المختصر: (۲/۵۰۷).

<sup>(</sup>۱) في ح، ي: دليلاً،

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: «معتبراً». (١٥) آخر الورقة (١٥٢) من آ.

 <sup>(</sup>۳) لفظ ح: «تقديم».
 (۳) آخر الورقة (۱۰۱) من ی.



# القسم الثاني

إذا كانَ الحكمُ - في المقيس عليه - على خلاف قياس الأصول. فقال قومٌ من الشافعيَّة والحنفيَّة : يجوزُ القياسُ عليهِ مطلقاً.

وقال الكرخيُّ: لا يجوزُ إلَّا لإحدى خلال مثلاثٍ:

#### إحداها:

أن يكونَ قد نصَّ على علَّةِ ذلك الحكم ِ ؛ لأنَّ النصَّ (١) كالتصريح ِ بوجوبِ القياسِ عليهِ .

### وثانيها :

أَن تُجمِعَ الأُمَّةُ على تعليلِه؛ وإن اختلفوا في تعليلِه: فلا يجوزُ القياسُ عليه.

#### وثالثها :

أن يكونَ القياسُ عليه موافقاً للقياسِ على أصول ٍ أخرى.

والحقُّ أن يقالَ: ما وردَ بخلافِ قياسِ الأصولِ ، إمَّا أن يكونَ دليلًا مقطوعاً

أوغيرً مقطوع به.

فإن كَانَ مقطوعاً به: كَانَ أَصلاً \_ بنفسِهِ \_ لأنَّ مرادَنا بالأصلِ \_ في هذا الموضع : هذا، فكانَ القياسُ عليه \_ كالقياسِ على غيرِه: فوجبَ أن يرجِّع المجتهدُ بينَ القياسين.

<sup>(</sup>۱) زاد في ح، س، ي: اعليه ١.

يؤكدَّهُ: أنَّهُ إذا لم يمنع العمومُ من قياس يخصُّه - فاولى أن لا يكونَ القياسُ على على العموم مانعاً من قياس يخالفُه؛ لأنَّ العموم أقوى من القياس على العموم .

## احتج الخصم:

بأنَّ الخبرَ يخرجُ من القياسِ ما وردَ فيه، وما عداه باقٍ على قياسِ الأصول ِ.

# [و(١)] الجوابُ:

أَنَّه إذا أَخرِجٌ (٢) ما وردَ فيه ، ودلَّت أمارةٌ على علَّيْته (٣): اقتضى إخراجَ ما شاركه ـ في تلك العلَّة .

ثمّ ليسَ بأن لا يخرجَ لشبهِ بالأصول ِ .. أولى من أن يخرجَ لشبهِ بِ بالمنصوص عليهِ.

> أمَّا إذا كَانَ غيرَ مقطوع به \_ فإمَّا أن تكونَ علَّهُ حكمِهِ منصوصةً ، أو لا تكونَ منصوصةً .

فإن لم (\*) تكن (\*) منصوصة ، ولا كان القياس عليه أقوى من القياس على الأصول : فلا شبهة في أنَّ القياس على الأصول - أولى من القياس [عليه ؛ لأنَّ القياس على ما طريق حكمه معلوم - أولى من القياس (\*)] على ما طريق [حكم (\*)] م غيرُ معلوم .

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح أ جـ، ي.

<sup>(</sup>Y) في ح، ي: «خرج»، والأنسب ما أتينا.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، ولفظ غيرها: «علَّته».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٥) من ج.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٠) من ج.

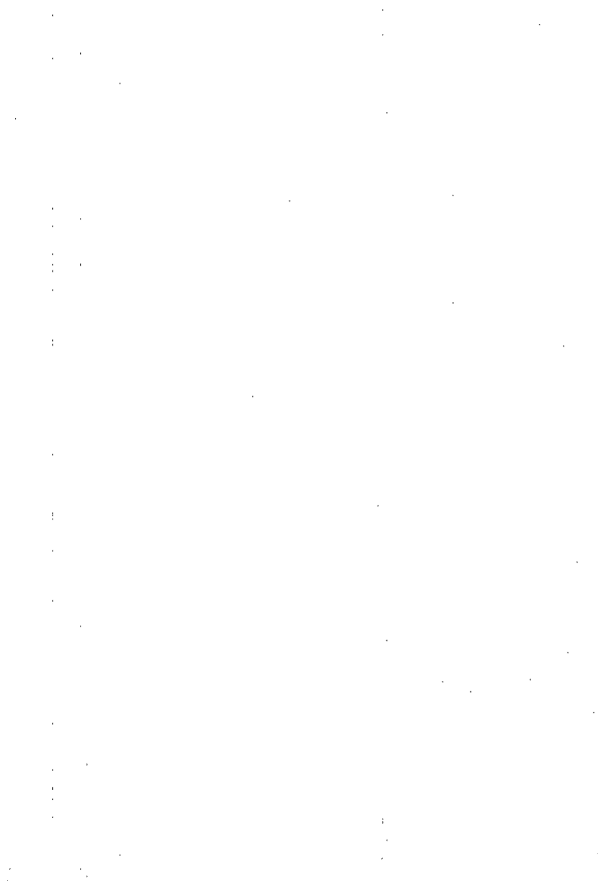
<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من ل، ي.

<sup>(</sup>٥) لم ترد الزيادة في ج.

وإن كانت منصوصةً: فالأقربُ أنَّه يستوي القياسانِ؛ لأنَّ القياسَ على الأصول ِ معتصلُ بأنَّ طريقَ حكمِهِ (١) غيرَ معلومٌ، وإن كانت علَّةُ حكمِهِ (١) غيرَ معلومةٍ.

وهذا القياسُ طريقُ حكمِهِ مظنونٌ، وعلَّتهُ معلومةً، فكلُّ واحدٍ منهما - قد اختصَّ بحظٍ من القوَّة.

<sup>(</sup>۱) عبارة ي: «وان كان طريق علته».



## القسم الثالث

فيما جعلَ شرطاً في هذا البابِ، مع أَنَّهُ ليسَ بشرطٍ. وهو ثلاثةً:

### الأوّل:

زعم عثمانً البَتِّيُ(١): أنَّهُ لا يقاسُ على الأصلِ \_ حتى تقومَ الدلالةُ على جواز(٩) القياس عليهِ .

وهو باطلً من ثلاثةِ أوجهٍ:

## أحدُها :

أنَّ عمومَ قولِهِ تعالى: ﴿ فَأَعْتَبِرُواْ ﴾ (٢) \_ ينفي هذا الشرط.

### وثانيها:

أنَّا إذا ظُننًا كونَ الحكم \_ في الأصل \_ معلَّلًا بوصفٍ، ثمَّ علمنَا أو ظُننًا

<sup>(</sup>۱) هو أبو عمرو: عثمان بن سليمان البتي تابعي كوفي بصري نسب إلى ما كان يبيعه ويتجر فيه، وهي: «البتوت»، والبت: الكساء يتخذ من الوبر أو الصوف. قال الشاعر: من يك ذا بت فهذا بتي مقيقظ مصيف مصيف منتي الوموضع بنواحي البصرة، أو قرية من قرى العراق، وهو شيخ أهل الرأي بالبصرة توفي سنة (١٤٣)هـ. انسظر التاج: (١/٣٧٥)، وطبقات الشيرازي: (١٩) وطبقات أبن سعد: (٧/٧٧) ط جامعة الإمام ووثقه وقال: وكان صاحب رأي وفقه وراجع آدات الشافعي ومناقبه هامش ص: (٢١١).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠١) من س.

<sup>(</sup>٢) الآية (٢) من سورة الحشر.

حصولَهُ في الفرع : حصل ظنَّ أنَّ حكمَ الفرع ِ ـ مثلُ حكم ِ الأصل ِ ، والعملُ بالظنُّ واجبٌ .

## وثالثُها:

أنَّ الصحابة حين استعملوا القياسَ ـ في مسألةِ الحرام والجدَّ وغيرهما ـ لم يعتبروا هذا الشرط(١).

### الثاني:

زَعَمَ بشرُ المريسيُّ (\*): أنَّ شرطَ الأصلِ : انعقادُ الإِجماعِ على كونِ حكمهُ معلَّلًا، أو ثبوتُ (\*) النصِّ على عين (\*) تلك العلَّةِ .

وعندنا: أنَّ هذا الشرطَ غيرُ معتبر؛ والدليلُ عليهِ: الوجوهُ الثلاثةُ المذكورةُ. الثالث:

قالَ قومٌ: الأصلُ المحصورُ بالعدَدِ لا يجوزُ القياسُ عليهِ، حتى قالوا في قوله عليه الصلاةُ والسلام: «خمسٌ يُقْتَلْنَ في [الحلُ و"] الحرم(١٠)» -: لا يقاسُ عليه.

<sup>(</sup>١) في ح، ي: ﴿ ذَلَكُ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) هو: بشر بن غياث المريسي، نسبة إلى «مريس» قرية من قرى مصر ـ من المرجئة، ترجم له الذهبي في المغني في الضعفاء (٩١٦) وقال: «.. داعية إلى خلق القرآن». إليه تنسب طائفة المريسية. توفي سنة (٢١٨ أو ٢١٩)هـ انظر ترجمته في طبقات الإسنوي: (١٤٣/١) والمرآة: (٧٨/٧)، وحاشية آداب الشافعيّ ومناقبه بقلم شيخنا عبد الغني عبد الخالق: (١٧٥).

<sup>(</sup>٣) لفظ ح: «ثبوته».

<sup>(</sup>٤) ني ي «غير»، وهو تصحيف.

 <sup>(</sup>٥) انقردت بهذه الزيادة جـ.

<sup>(</sup>٦) حديث الخمس الفواسق وجواز قتلهن للمحرم والحلال، وفي الحل والحرم حديث صحيح ورد من طرق عدة وبألفاظ متعددة. أخرجه الشيخان والترمذي والنسائي وأحمد في المسند وابن ماجه، ومالك والشافعي. فانظر الفتح الكبير: (١/ ٩١ و ٩٢)، واللؤلؤ والمرجان

والحقُّ: جوازُهُ؛ للوجوه الثلاثة.

واحتجُوا:

بأنَّ تخصيصَ ذلك العددِ بالذكرِ ـ يدلُّ على نفي الحكم ِ عمَّا عداه. وأيضاً:

جوازُ القياس [عليه(١)] يُبْطِلُ ذلك الحصرَ.

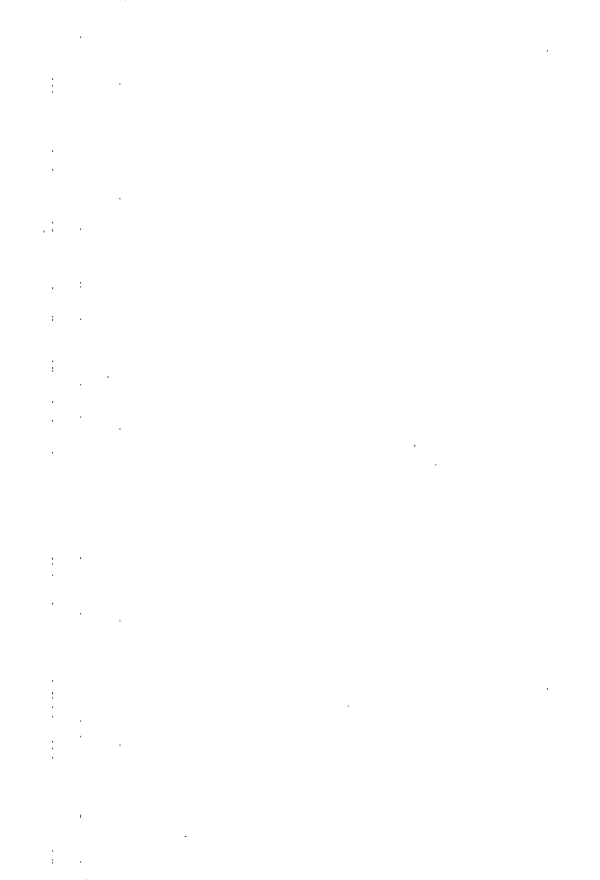
[و(٢)] الجوابُ:

يبطلُ ذلك بجوازِ القياسِ على الأشياءِ الستَّةِ - في تحريم ِ رباً الفضلِ . وهذا - أيضاً - دليلٌ في أوّل المسالةِ .

<sup>=</sup> الحديث: (٣٤٦ و ٧٤٧، و ٧٤٨)، وبدائع المنن: (٣٢/٢) الحديث (١٠٠٦)، وذخائر المواريث: الحديث: (٢٧١) و (١١٣٣)، ونصب الراية: (٢/ ١٠٠، و٣/ ١٣٠)، ونيل الأوطار: (٥/٥٩، و٨٤٢٨).

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، ي.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من جـ.



## الباب الثالث

# في الفرع(\*)

وشرطُه: أن يوجدَ فيهِ مثلُ علَّةِ الحكم \_ في الأصل \_ من غيرِ تفاوت \_ البتَّة \_ لا في الماهيَّة ، ولا في الزيادة ، ولا في النقصان ؛ لأنَّ القياسَ عبارةً : عن تعديةِ الحكم من محلِّ إلى محلَّ ، والتعديةُ لا تحصلُ إلَّا إذا كانَ الحكمُ المثبتُ في الفرع \_ مثلَ المثبتِ في الأصل .

فإن قلتَ: هذا يقتضي أن لا يكونَ قياسُ العكس حجَّةً.

قلتُ: قد بيِّنًا \_ في أوّل كتابِ القياس \_: أنَّ قياسَ العكس عبارةً: عن التمسُّك بنظم التلازم ابتداءاً، ثم إنّا نثبتُ مقدِّمتَه الشرطيَّةَ بقياسَ الطرد(١).

وأمًّا الأمورُ الَّتي اعتبرها قومٌ \_ في الفرع ِ \_ مع أنَّها ليسب معتبرةً \_ فهي ثلاثةً :

## الأولُ :

قالَ بعضُهم: «يجبُ أن يكونَ حصولُ العلَّةِ \_ في الفرع \_ معلوماً لا مظنوناً».

وهذا باطل: للنصِّ والحكم والمعقول.

أما النص فهو أنَّ عمومَ قولِهِ تعالى: ﴿فَأَعْتَبِرُواْ ﴾ (١)، يقتضي حذف هذا الشرط.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٣) من آ.

<sup>(</sup>١) انظر ص (٢٣)، وما بعدها من هذا الجزء من الكتاب.

<sup>(</sup>٢) الآية (٢) من سورة الحشر.

وأمًّا الحكمُ \_ فهو:أنَّ الزنى والسرقة ،إذا ظهرا عندَ القاضي: قضى بوجوبِ الحدَّ؛ لأنَّ الطريقَ إليهِ شهادةُ الشهودِ، وهي (١) لا تفيدُ العلمَ.

وأمَّا المعقولُ فهو: أنَّهُ إذا حصلَ ظنُّ كونِ الحكم معلَّلاً بذلك الوصف، ثمّ [حصلَ الله عليه الله الوصف علي المرع : حصلَ ظنُّ أنَّ الحكمَ في الفرع مثلُ الحكم في الأصل ، والعملُ بالظنّ واجبٌ مطلقاً على ما بيّناه . الفاتي :

قالَ أبو هاشم: «الحكمُ في الفرع \_يجبُ أن يكونَ ممَّا ثبتَ \_ جملةً (٣) \_ حتى يدل القياسُ على تفصيلِهِ، ولولا أنَّ الشرعَ وردّ بميراثِ الجدِّ، وإلاّ: لما استعملت الصحابةُ القياسَ \_ في توريثِهِ مع الإخوة؛ وهذا باطل، لأنَّ أدلةَ القياس تحذف هذا القيدَ.

#### الثالث:

أن لا يكونَ الفرع منصوصاً عليه \_ وهو على قسمين؛ لأنَّ الحكمَ الَّذي دلَّ : النصَّ عليه ، إمَّا أن يكونَ مطابقاً للحكم الَّذي دلَّ عليهِ القياسُ (1)، أو مخالفاً .

فإن كان الأوّل: جازّ استعمالُ القياس (\*) فيه \_ عند الأكثرين؛ لأنّ ترادفَ الأدلّة على المدلول الواحد \_ جائزٌ.

ومنعه بعضهم: استدلالًا بأنَّ معاذاً إنَّما عدل (٩) إلى الاجتهادِ ـ بعد فقدانِ النصِّ، فدلَّ على أنَّه لا يجوزُ استعمالُه: عندَ وجوده .

# وأيضاً:

فالدليلُ ينفي جوازَ العملِ بالقياسِ ، لكونِهِ اتباعاً للظنِّ (٥)، (وإنَّ الظنَّ لا

<sup>(</sup>۱) كذا في ح، ى. وفي غيرهما: «وهو».

<sup>(</sup>٢) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٣) لفظ ح: «مجملة»، وهو تصحيف. (٤) عبارة ح: «القياس عليه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦١) من ح. (\*) آخر الورقة (١٦٦) من ج.

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، وعبارة غيرها: «اتباع الظن».

يغني من الحقِّ شيئاً (١)م، تُرِكَ العملُ به - فيما إذا (٩) لم يوجد النصُّ، للضرورة : فيبقى - حالَ وجود النصُّ على مقتضى الأصل.

# [و(")} الجوابُ عن الأوَّل ِ:

أنّ قصّةَ معاذ دالَّةٌ على أنَّ التمسُّكَ بالقياس \_ عندَ فقدانِ النصَّ \_ جائزً. فأما \_ عندَ وجودِ النصِّ \_ فليسَ فيه دليلٌ: لا على جوازِه، ولا على بطلانِهِ. وعن الثانى:

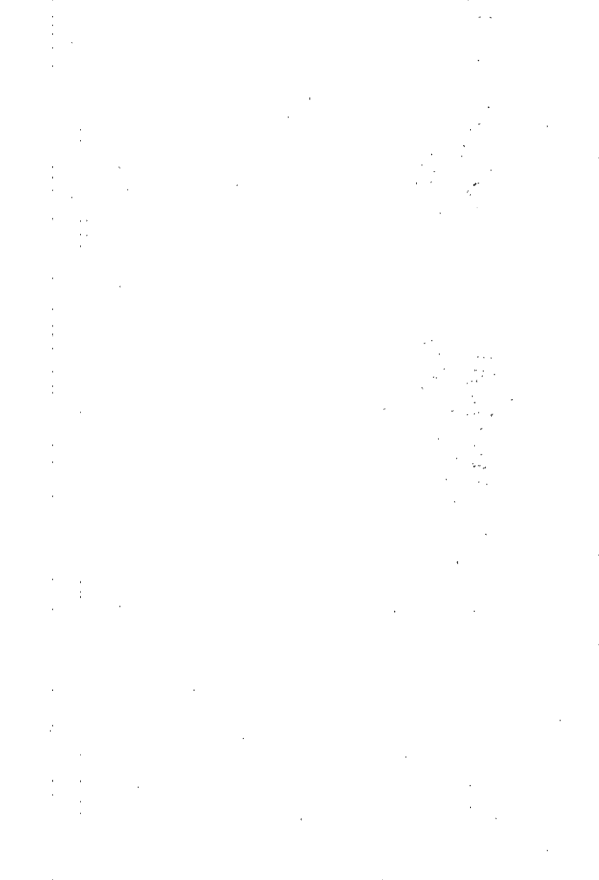
ما تقدّم [مراراً"]: من أنَّ العملَ بالقياسِ ليسَ على خلافِ الدليلِ .

<sup>(</sup>١) اقتباس من سورة النجم: (٢٨).

<sup>(\$)</sup> آخر الورقة (٢٠٢) من س.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح، جـ.

<sup>(</sup>٣) انفردت بهذه الزيادة ح.



# خاتمة لهذا الباب()

ها هنا نوع آخر - من القياس - يستعملُهُ أهلُ الزمانِ، وهو أن يقالَ: «لو ثبتَ الحكمُ في الفرع - لئبتَ في الأصل ، لأنَّ بتقديرِ ثبوتِهِ في الفرع : وجبَ أن يكون [ثبوتُهُ<sup>(۱)</sup>] لأجل المعنى (<sup>۱)</sup> الفلانيِّ، لمناسبتهِ واقترانِ الحكم به، وذلك المعنى حاصلُ في الأصل : فيلزمُ ثبوتُ الحكم فيهِ.

فَثْبَتَ: أَنَّ الحكمَ لو ثَبْتَ في الفرع : لثبتَ في الأَصل ِ، فلمَّا لَم يَثْبَتْ في الأَصل ِ، فلمَّا لَم يَثْبَتْ في الأصل ِ: وجبَ أن لا يثبتَ في الفرع ».

ويمكنُ أن يذكرَ [ذلك(1)] على وجه آخرَ \_ أشدً(\*) تلخيصاً \_ وهو أن يقال: [ثبوتُ الحكم في الفرع يفضي إلى محذور، فوجب أنْ لا يثبتَ.

إنما قلنا: إنه يفضي إلى محذور؛ لأنَّ لو ثبت الحكمُ (°) [في الفرع (°)] \_ لكانَ إمَّا أن يكونَ معلَّلًا بهذا الوصفِ الَّذي يشتركُ الفرعُ والأصلُ فيه، أو لا يكونَ معلَّلًا به.

فإن كان الأوَّل: لزمَ النقضُ؛ لأنَّهُ غيرُ ثابتٍ في الأصل.

<sup>(</sup>۱) في جه، ي: «الدليل».

<sup>(</sup>٢) لم ترد في آ

<sup>(</sup>٣) لفظ جه: «الوصف».

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح، آ، س.

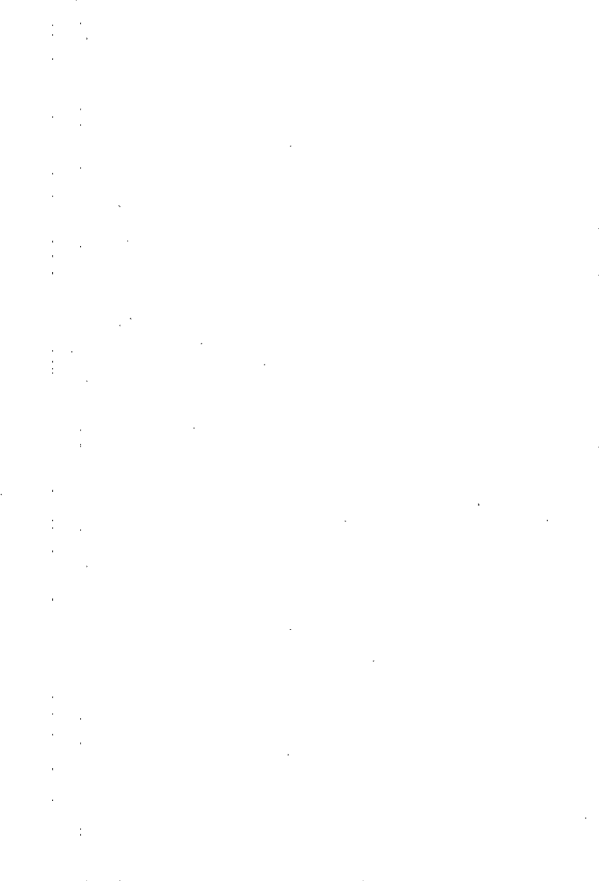
<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٢) من ى.

 <sup>(</sup>a) ما بين المعقوفتين سقط من غيرح.

وإن كان الثماني: لزمَ النقضُ؛ لأنَّ المنماسيةَ والاقترانَ دليلُ العلَّيَّةِ، فحصولُها بدونِ العلِّيَّةِ: يوجبُ النقضَ.

وهذا آخر كلامنا في القياس ِ. وبالله التوفيقُ.

الكلام في التعادل والترجيح وهو مرتب على أربعة أقسام



# القسمُ الأوَّلُ: في التعادل()

#### وفيه مسألتان:

(١) «التعادل» في اللغة -: التساوي، و «عِدْلُ الشيء» - بالكسر - مثله من جنسه أو مقداره؛ قال في المصباح: «ومنه قسمة التعديل» وهي قسمة الشيء باعتبار القيمة والمنفعة، لا المقدار. راجع مادة «عدل» في المصباح والتاج واللسان.

وفسر الجلال المحلي «التعادل» بـ «التقابل»، ثم فسر «التقابل»: بأن يدل كل منهما على منافى ما يدل عليه الآخر.

وجمهور أصولي المتكلمين والحنفية قد استعملوا كلمة «التعادل» في نفس المعنى الذي تستعمل فيه كلمة «التعارض»، حيث لا تعادل إلا بعد التعارض. فالأدلة إذا تعارضت ولم يكن لبعضها مزية على البعض الأخر - فهو التعادل، أي التكافؤ والتساوي، وقد حاول الفتوحي من الحنابلة - التفريق بين المصطلحين فقال: «التعارض»: تقابل دليلين، ولو عامين على الأصح - على سبيل الممانعة، وذلك إذا كان أحد الدليلين يدل على الجواز، والدليل الآخر يدل على المبواز، والدليل الآخر يدل على المبواز، فكل - منهما يدل على المنع: فدليل الجواز يمنع التحريم، ودليل التحريم يمنع الجواز، فكل - منهما مقابل للآخر ومعارض ومانع له. وأمّا «التعادل» - فهو: «التساوي»؛ وقد يكون ذكر ما ذكر تأثراً بالفرق اللغوي فقط. فراجع الكوكب المنير (٤٢٤ - ٤٢٦)، والروضة (٣٨٦)، والتمهيد ورقة المولق اللغوي فقط. فراجع الكوكب المنير (٤٢٤ - ٤٢١)، والروضة (٢٨٦)، والتمهيد ورقة العطار: (٢/ ٠٠٠) والأيات البينات: (٤/ ١٩٦)، والتعارض» فقالوا: «التعارض» عبارة عن العطار: (٢/ ٠٠٠) والأيات البينات: (٤/ ١٩٩)، والتعارض» فقالوا: «التعارض» عبارة عن أصوليو الإمامية - فقد فرقوا بين مفهومي «التعادل» و «التعارض» فقالوا: «التعارض» عبارة عن أصوليو الإمامية - فقد فرقوا بين مفهومي «التعادل» و «التعارض» فقالوا: «التعارض» عبارة عن أصوليو الإمامية - فقد فرقوا بين مفهومي «التعادل» و «التعارض» فقالوا: «التعارض» عبارة عن أصوليو الإمامية - فقد فرقوا بين مفهومي «التعادل» و عاتقاد مدلوليهما. انظر القوانين المحكمة: إساوي مدلولي مدلولي الدليلين في الواقع ونفس الأمر، وبين تنافيهما في ظن المجتهد. وهو على كل حال اصطلاح لهم، ولا مشاحة بالاصطلاح.

وأما والترجيح» ـ فهو لغة من ورجح الميزان، إذا ثقلت كفته بالموزون، ويتعدّى بالألف والتضعيف فيقال: وأرجحته ورجَّحته». وفي الاصطلاح: إثبات مرتبة في أحد الدليلين على الآخر. كما في تعريفات الجرجاني (٤٩). وراجع التعارض والترجيح: (٧/١).

# المسألةُ الأولى:

اختلفوا في أنَّه هل يجوزُ تعادل الأمارتين(١٠)؟

فمنعَ منهُ الكرخيُّ (1) مطلقاً.

وجوَّزَهُ الباقون ..

ثم المجوِّزونَ اختلفوا في حكمِهِ عندَ وقوعِهِ:

فعندَ القاضي أبي بكر منًا، وأبي عليٌّ وأبي هاشم ٍ ـ من المعتزلة : حكمُهُ التخييرُ.

وعندَ بعض الفقهاءِ حكمُهُ: أنَّهما يتساقطانِ، ويجبُ الرجوعُ إلى مقتضى(٩) العقل .

والمختار أن نقول: تعادلُ الأمارتين: إمَّا أن يقعَ في حكمين متناقضينَ والفعلُ واحدٌ، وهو: كتعارضِ الأمارتينِ على كونِ الفعلِ قبيحاً (٣) ومباحاً وواجباً.

وإمًّا أن يكونَ في فعلين متنافيين والحكم واحدٌ: نحو وجوبِ التوجُّه إلى جهتين قد غلب على ظنَّه أنهما جهتا القبلة (٤).

أمَّا القسمُ الأوَّلُ - فهو جائزٌ في الجملةِ ، لكنَّهُ غيرُ واقع في الشرع .

أمًّا أنَّه (°) جائزُ في الجملة، فلأنَّهُ يجوزُ أن يخبرنا رجلان بالنفي والإثباتِ، و وتستوي عدالَتُهما وصدقُ لهجتهما: بحيثُ لا يكونُ لأحدِهما مزيَّةٌ على الآخر.

<sup>(</sup>١) أي: في نفس الأمر والواقع، لا في ذهن المجتهد.

<sup>(</sup>٢) عبارة آ: «فمنع الكرخيّ منه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (\$8) من آ.

<sup>(</sup>٣) في غيرح، ج، زيادة: «وحسناً».

<sup>(</sup>٤) لمعرفة أحكام الاجتهاد في القبلة ومذاهب العلماء فيه، ارجع إلى المعني والشرح الكبير: (٤/ ٤٩٥ ـ ٤٩٠)، والإشراف: (٧٧ ـ ٧٧)، والمجموع: (٢٢٣/٣).

<sup>(</sup>٥) زاد في ي: «غير»، وهو تحريف.

وأمًّا أنَّهُ في الشرع غيرُ واقع ، فالدليلُ عليهِ: أنَّهُ لو تعادلَتْ أمارتان (١)على كونِ هذا الفعل محظوراً ومباحاً، فإمَّا أنْ يعملَ بهما معاً، أو يتركا(٢) معاً، أو يعملَ بإحداهما دونَ الثانية (٣).

[والأولُ محالُ؛ لأنَّه يقتضي كونَ الشيءِ الواحدِ في الوقتِ الواحدِ من الشخص الواحدِ محظوراً مباحاً؛ وهو محال.

والثاني \_ أيضاً محالً<sup>(1)</sup>]؛ لأنَّهما لمَّا كانتا \_ في نفسيهما \_ بحيثُ لا يمكنُ العملُ بهما ألبتَّة : كانَ وضعُهما عبثاً، والعبثُ غيرُ جائز على الله تعالى .

[وأمًّا الثالثُ(٥)] - وهو أنْ يعملَ بإحداهما دونَ الأُخرى -: فإمَّا أن يعملَ بإحداهما على التعيين، أو لا على التعيين.

والأوَّلُ باطـلُ؛ لأنَّهُ ترجيحُ من غيرِ مرجِّح ِ: فيكونُ ذلك قولاً في الدينِ بمجرَّدِ التشهي. وإنَّه غيرُ جائزِ<sup>(٥)</sup>.

والشاني \_ أيضاً \_ باطلُ؛ لأنًا إذا خيرًناهُ بين الفعل والتركِ فقد أبحنا له الفعل: فيكون [هذا(١)] ترجيحاً لأمارةِ الإباحةِ \_ بعينِها \_ على أمارةِ الحظرِ، وذلك هو القسمُ الَّذي تقدمَ إبطالُهُ.

فشبت: أنَّ القول بتعادل الأمارتين في حكمين متنافيين والفعل واحدً \_ يُفضِي إلى هذه الأقسام الباطلة : فوجب أن يكون باطلاً.

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «أمارات».

<sup>(</sup>Y) كذا في ح، آ، ي، وفي غيرها: وأو لا يعمل بواحدة منهما».

<sup>(</sup>٣) في آ: «الثاني».

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط، من آ. وفي غيرح أبدل بقوله: «فان عمل بهما معاً م فهو محال؛ لأنّ الشيء الواحد لا يكون محظوراً مباحاً. وإن لم يعمل بواحدة منهما فهو محاله.

<sup>(</sup>٥) نقطت الزيادة من آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٣) من س. (٦) هذه الزيادة من ح.

فإن قيل ('): لِمَ لا يجوزُ العملُ بإحدى الأمارتين (\*) على التعيينِ، إمَّا لأنَّها أُخوطُ، أو لأنَّها أخذُ بالأصل (''؟!

سلَّمنا ذلك ؛ فلِمَ لا يجوزُ أن يكونَ مقتضى التعادل ِ هو التخيير؟

قولُهُ: «القولُ بالتخييرِ (\*) إباحةُ [الفعلِ ، فيكونُ ذلك ترجيحاً لأمارةِ الإباحة».

قَلنا: لا نسلُّمُ أنَّ الأمرَ بالتخيير إباحةً (٣)].

### بيانُه:

أنَّه [يجوزُ<sup>(1)</sup>] أن يقولَ الله تعالى: «أنتَ مخيرٌ في الأخذِ بأمارة الإباحةِ، وبأمارةِ الحظر، إلاّ أنَّكَ متى أخذتَ بأمارةِ الإباحةِ: فقد أبحتُ لك [الفعلَ<sup>(0)</sup>].

وإن أخذَت بأمارة الحرمة: فقد حرَّمْتُ الفعلَ عليكَ، الهذا لا يكونُ إذناً في الفعل والتركِ مطلقاً، بل إباحةً في حال (٢)، وحظراً (٧) في حال (١) أخرى.

ومثاله في الشرع: أنَّ المسافرَ [مخيَّرُ (^)] بينَ أن يصلِّيَ أربعاً فرضاً وبينَ أن يتركُ ركعتين. فَالركعتانِ واجبتانِ، ويجوزُ تركهُما بشرطِ أنْ يقصِدَ الترخُّصَ (٩).

وأيضاً: من استحقَّ أربعةَ دراهمَ على غيرهِ، فقالَ: «تصدُّقتُ عليكَ (١) لفظ ح: «قلت». (١) أخر الورقة (١٦٢) من ح.

- (٢) لفظ ح: «بالأقل»، والمناسب ما أثبتنا، إذ المراد: أن الأصل عدم تعدد الأمارة.
  - (\*) آخر الورقة (١٦٧) من ج.
  - (٣) ما بين المعقوفتين ساقط من آ. ولفظ «ذلك» من زيادات ح.
    - (٤) هذه الزيادة من ج، آ. (٥) هذه الزيادة من آ.
      - (٦) لفظ آ: «حالة» في الموضعين.
  - (٧) زاد في ح: (له). (٨) سقطت الزيادة من ي.
- (٩) زاد في ح: وبشرط؛. ولمعرفة مذاهب العلماء في قصر صلاة السفر، وهل هي رخصة أو عزيمة؟ راجع المغني والشرح: (٢/٠٩ ـ ١٠٣٠) ونيل الأوطار: (٣٦٣ ـ ٣٦٣) والسنن الكبرى: (٣١٤/٣)، والمحلّى: (٣١٤/٣).

بدرهمين \_ إن قبلت؛ وإن لم تَقْبَلْ، وأتيتَ بالأربَعةِ: قبلتُ الأربعةَ عن الدَّيْنِ الواجبِ»؛ فان شاءَ: قبلَ الصدقةَ وأتى بدرهمين، وإن شاء: أتى بالأربعةِ عن الواجب.

فكذا في مسألتنا: إذا سمعَ قولَهُ تعالى: ﴿وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنَ ٱلْأَحْتَيْنِ ﴾ (١) حَرُمَ عليهِ الجمعُ بينَ المملوكتين.

وإنَّما يجوزُ لهُ الجمعُ: إذا قصدَ العملَ بموجَبِ الدليلِ الثاني، وهو قولهُ تعالى: ﴿ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَـٰنُكُمْ ﴾ (٢) [كما قالَ عَثمانُ \_ رضي الله عنه \_: «أَحَلَّتُهُما آيةٌ ، وحرَّمَتُهُما آيةٌ (٣)]».

سلَّمنا ذلك؛ لكن هذه الدلالةَ إنَّما تتمُّ: عندَ تعارضِ أمارةِ الحظرِ والإباحة.

وأمًّا عندَ تعارض ِ [أمارة ٢٠٠] الحظر والوجوب ٥٠ ـ إذا قلنا بالتخييرِ ـ: لم

<sup>(</sup>١) الآية (٢٣) من سورة النساء. (٢) الآية (٢٤) من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من ح، وفي ى نسب الأثر إلى سيدنا عمر - رضي الله عنه -: وأثر عثمان - رضي الله عنه - هذا قد أخرجه الإمام المصنف - أيضاً - في التفسير: (٣٦/١٠) وفيه زيادة: ووالتحليل أولى». وهو في تفسير الخازن: (٢١/٢١) وبزيادة على لفظ الإمام المصنف وأماالآلوسي، فقدنسب الأثر إلى الإمام عليّ - كرم الله وجهه ورضي عنه مقال: «وحكي مثله عن عثمان». فانظر تفسيره: (٤٢٠/١) وانظر فتح القدير: (١/٢٧٤) وانظر تصيره: (٤٢٠/١)، وانظر فتح القدير: (١/٢١٧)، والكشاف: (١٨/١٥)، وحفسير ابن كثير: (١/٢٧٤ - ٤٧٣)، والقرطبيّ: (١/١٧/١)، والكشاف: نفسير قوله تعالى ﴿وأن تجمروا بين الأختين﴾ في: (٤٢٣/٢)، وتأمل ما قاله أبو جعفر في تفسير قوله تعالى ﴿وأن تجمروا بين الأختين﴾ في: (٤٢٣/٢) من تفسيره، وراجع أحكام القرآن لابن العربي: (١/٢٧٩)، وأحكام القرآن للجصاص: (١٥٨/٢) وذكر أن الخلاف في جواز الجمع بين الأختين بملك اليمين قد انتهى بحصول الإجماع على تحريم الجمع بينهما بذلك، وراجع نيل الأوطار: (٣٣/١٦)، والسنن الكبرى للبيهقي، وقد أخرج الأثر عن عثمان وعلي ونحوه عن ابن عباس - رضي الله عنهم - فانظر: (١/٣٣١)، وداجع مصنف عبد الرزاق: (٢٧٣/١) رقم (١٠٨٠٩)، (ج٣، ص ١٥) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح، ي. (٥) لفظ س: «الإباحة»، وهو وهم.

يلزم ترجيع إحداهما على الأخرى؛ فدليلكُم على امتناع التعادل - غير متناول الكلِّ الصور.

سلَّمنا فسادَ القول ِ بالتخييرِ ؛ فلِمَ لا يجوزُ التساقطُ؟

قوله: ﴿ لأَنَّهُ عَبِثُ ۗ ٣.

قلنا: لا نسلِّمُ؛ ولِمَ لا يجوزُ أن يقال: [إنَّ(١)] لله ـ تعالى ـ [فيه(٢)] حكمةً خفّيَّةً: لا يُطّلَمُ عليها.

وأيضاً:

فهبُ أنَّ التعادلَ - في نفس الأمر - ممتنع، لكنْ لا نزاعَ في وقوع التعادل بحسب أذهانِنَا، فإذا جازَ أن لا يكونَ التعادلُ الذهنيُّ - عبثاً، فلم لا يجوز أنْ الاسكون التعادلُ الخارجيُّ عبثاً أيضاً؟!

ثم ما ذكرتموه يشكل بما إذا أفتى مفتيان: أحدُهما بالحلّ، والآخرُ بالحرمة، واستويا - في ظنّ المستفتى، ولم يوجدِ الرجحانُ: فإنّهما - بالنسبة - إلى العامّي كالأمارة(٤).

[و(٥)] الجوابُ:

قوله: «لِمَ لا يجوزُ العمل' بإحداهما لأنّه أحوط، أو لأنّه أصلٌ ( ١٩٠٠ قلنا: [إن ( ١٠) جازَ الترجيحُ بهاتين الجهتين \_ فوجودُهُ ينافي التعادُلُ ؛ وإنْ لم يجزْ \_ فقد بطلَ كلامك ( ١٠).

(١) هذه الزيادة من ح.

(٢) هذه الزيادة من آ. (٣) سقطت الزيادة من ي.

(٤) هكذا في سائر الأصول، ولعل الصحيح: «كالأمارتين».

(٥) هذه الزيادة من ح، آ، جـ، ي.

(٦) كذا في آ، وهو المناسب، وعبارة غيرها: ديعمل بإحداهما،

(V) في غير ح: «أقل»، والمناسب ما أثبتنا لما تقدم.

(٨) سقطت الزيادة من آ.

(٩) كذا في ح، ج., وفي غيرهما: «كلامه».

قوله: «لم قلت: إنّ التخييرَ إباحةً »؟

قلت: لأنَّ «المحظور» - هو الَّذي مُنعَ من فعلِه؛ و «المباح» - هو الَّذي لم يُمْنَعْ من فعلِهِ؛ فإذا (\*) حصلَ الإذنُ في الفعل : فقد ارتفعَ الحجرُ [فلا يبقى الحظرُ ألبتَّةُ (١)]. ولا معنى للإباحةِ إلاّ ذلك.

قولُه: «[ذلك؟] الفعلُ محفظورٌ بشرطِ أن يأخذَ بأمارةِ الحظرِ، ومباحُ بشرطِ أن يأخذ بأمارةِ الإباحةِ».

قلنا: هذا باطلً من وجهين:

[الوجهُ(٣)] الأوّلُ:

هو: أنَّ أمارةَ الإباحةِ وأمارةَ الحظرِ: إمَّا أن تقوما على ذاتِ الفعلِ وماهيَّتِهِ باعتبار واحدٍ،

أو ليسَ كذلك؛ بل تقومُ أمارةُ الإِباحةِ على الفعلِ المقيَّدِ بقيدٍ [وتقومُ أمارةُ الحظر على الفعل المقيَّدِ بقيدٍ (٤)] آخرَ.

فإن (°) كان الثاني: كان ذلك مغايراً لهذه المسألة \_ الّتي نحنُ فيها لأنّ هذه المسألة \_ هي: أن تقوم الأمارتان على إباحة شيء واحد وحظره؛ وعلى التقدير الّذي قالوا \_: قامت أمارة الإباحة (٢) على شيء، وأمارة الحظر على شيء آخر؛ فإنّهم لمّا قالوا: عند الأخذ بأمارة الحرمة يحرم الفعل عليه؛ فمعناه: أنّ أمارة الحرمة قائمة على حرمة هذا الفعل \_ حال الأخذ بأمارة الحرمة. وأمارة الإباحة \_ قائمة على إباحة هذا الفعل \_ حال [عدم (٣)] الأخذ بأمارة الحرمة. فالأمارتان

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٥) من آ.

<sup>(</sup>۱) ساقط من غیرح، آ، ی. (۲) هذه الزیادة من جه، ح، آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٤) من س. (٣) زيادة مناسبة لم تود في غير آ.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين سقط من غير ص، ح.

<sup>(</sup>a) أبدلت الفاء في ح بواو.

 <sup>(</sup>٦) لفظ ح: «الحظر»، وهو وهم.

إنَّما قامتا على شيئين متنافيين(١): غيرِ متلازمين، لا على شيءٍ واحدٍ؛ وكلامُنا في قيام الأمارتين على حكمين متنافيين: في شيءٍ واحدٍ، لا في شيئين.

وإذا بطلَ هذا القسمُ: ثبتَ القسمُ الأوَّلُ ـ وهـو: أنَّ أَمَارةَ الجَظْرِ وأَمَارةَ الْإِبَاحَةِ، قامتا على ذاتِ الفعل وماهيَّتِهِ(\*) ـ باعتبارٍ واحدٍ.

فإن رفعنا الحظر (٢) عن ماهيَّةِ الفعل ِ: كانَ ذلك إباحةً، فيكونُ ترجيحاً الإحدى الأمارتين (٩) بعينها.

وإن لم نرفع ذلك: كان [ذلك(٣)] حظراً، فيكون ترجيحاً للأمارةِ الأخرى؛ بعينها.

# الوجهُ الثاني في الجواب - أن نقول:

ما المرادُ (\*) بالأخذ بإحدى الأمارتين؟

إن عنيتم بهذا الأخذِ \_ اعتقاد رجحانِها ف [\_هذا(٤)] باطلٌ ؛ لأنَّها إذا لم تكن راجحةً : كان اعتقاد رجحانها جهلًا.

### وأيضاً:

فنفرضُ الكلامَ فيما إذا حصلَ العلمُ بأنَّه لا رجحانَ، ففي هذهِ الصورةِ ـــ يمتنعُ (٥) حصولُ اعتقادِ الرجحانِ .

وإن عنيتم بهذا الأخذِ: العزمَ على الإِتيانِ بمقتضاها، فذاك العزمُ \_ إمَّا أَنَ يكونَ عزماً جزماً، بحيث يتصَّلُ بالفعل \_ لا محالَة،

أو لا يكونَ كذلك أ

فإن كان الأوَّلَ: كانَ الفعلُ في ذلك الوقتِ ـ واجبَ الوقوع: فيمتنَّعُ ورودٌ

<sup>(</sup>۱) لفظ آ: «متباينين» . (۱) لفظ آ: «متباينين» .

<sup>(</sup>٢) في غير آ: «الحجر».: (١) أخر الورقة (١٦٣) من ح

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، آ : ولفظ «حظر» في آ ورد بالألف واللام .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۰۳) من ي. (٤) هذه الزيادة من ح، آ، جـ، ي.

<sup>(</sup>٥) كذا في ج، ولفظ غيرها: «تمنع».

الإِباحةِ والحظرِ؛ لأنَّهُ يكون [ذلك(١)] إذناً في إيقاع ِ ما يجبُ وقوعُهُ، أو منعاً عن إيقاع ما يجبُ وقوعُهُ.

وإن كان الثاني: وهو أن يكون العزمُ عزماً فاتراً فها هنا: يجوزُ له الرجوعُ ؛ لأنّه إذا عزمَ عزماً فاتراً على التركِ فلو أرادَ الرجوعُ عن هذا العزم ، وقصدَ الإقدامَ على الفعل : جازَ له ذلك، فعلمنا أنّ ما قالوه فاسدٌ.

قولُه: «هذه الدلالةُ لا تطرُّدُ: عند تعارض ِ أمارتي الوجوبِ والحظرِ».

قلنا: لا قائلَ بالفرق.

### وأيضاً:

فالإباحة منافية للوجوب والحظر، فعندَ تعادل أمارتي الوجوب والحظر") - لو حصلت الإباحة: لكانَ ذلك قولاً بتساقطهما، وإثباتاً لحكم لم يدلً عليه دليل أصلاً.

قوله: «لِمَ لا يجوزُ أن يكونَ في التساقطِ حكمةٌ [خفيّة (٢٠]»؟

قلنا: لأنَّ المقصودَ من وضع الأمارةِ \_ أن يُتَوسَّلَ بها إلى المدلولِ ، فإذا كانَ هو \_ في ذاتِهِ \_ بحيثُ يمتنعُ التوسَّلُ به (أ) إلى الحكم : كان خالياً عن المقصودِ الأصلي منه، ولا معنى للعبثِ إلاّ ذلك.

وهذا بخلاف [وقوع (°)] التعارض في أفكارِنا؛ لأنَّ الرجحان لمَّا كانَ حاصلاً في نفس الأمر : لم يكن واضعُهُ عابثاً؛ بل غايتُهُ: أنَّا \_ لقصورِنا، أو تقصيرنا (°) \_ ما انتفعنا به.

أمَّا إذا كانَ الرجحانُ مفقوداً (١) في نفس الأمر: كان الواضعُ عابثاً.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٣) عبارة ى: «في التساقط حكم».

<sup>(</sup>٤) لفظ آ: «بها».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٥) من س.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «قصوداً» وهو تحريف.

[و(١)] أمَّا القسم الشاني: وهو تعادلُ الأمارتين في فعلين متنافيين، والحكمُ واحدً فهذا جائزٌ، ومقتضاهُ: التخييرُ.

والدليلُ على جوازِهِ: وقوعُهُ في صور:

#### إحداها:

قوله عليه الصلاة والسلام - في زكاة الإبل: «في كلَّ أَربعينَ بنتُ لبونٍ» وفي كلَّ خمسين حِقَّةٌ (١٥)»، فمن ملك ماثتين - فقد ملكَ أربع خمسينات، وخمس أربعينات، فإن أخرجَ الحقاق: فقد أدَّى الواجب؛ إذ عملَ بقوله: «في كلَّ خمسين حِقَّةٌ».

وإن أخرجَ بناتِ اللَّبونِ \_ فقد عملَ بقوله عليه الصلاة والسلامُ: «في كلُّ أَربعين بنتُ لبونٍ». وليسَ أحدُ اللَّفظينِ أولى من الآخرِ: فيتخيّرُ<sup>(٣)</sup>.

#### وثانيها:

من دخلَ الكعبة \_ فله أن يستقبلَ أيَّ جانبٍ (\*) شاء (١٠)، لأنَّهُ كيفَ فعلَ [فهو (\*)] مستقبلٌ شيئاً من الكعبةِ .

#### وثالثها :

أنَّ الوليُّ إذا لم يُجد من اللَّبن إلا ما يسدُّ (٢) رمقَ أحدِ رضيعيهِ، ولو قسمَهُ

(٣) كذا في آ، ولفظ غيرها: وفيخيره، ولمعرفة وصف أسنان الإبل وأسمائها في كل سن من أسنانها، انظر ما قاله الإمام الشافعي رحمه الله في آداب الشافعي ومناقبه ص (٢٤٢ - ٢٤٠).

(٤) عبار آ: ومنها شاءه.

(a) هذه الزيادة من آ.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>۲) الحديث (۲۲۱) من سنن الترمذي، و (۱۵۹۸) من سنن أبي داود، و (۱۷۹۸) من سنن ابن داود، و (۱۷۹۸) من سنن ابن ماجه. وحسنه الترمذي، وقال: العمل على هذا الحديث عند عامة الفقها، وراجع الأم: (۳/۲ ـ ٥)، وما استشهد به المصنف جزء من الحديث المروي . وانظر الموطأ: (۲۷/۲) الحديث (۲۳)، والسنن الكبرى: (۱۸۲/٤)، وراجع نيل الأوطار: (۲۸۲/٤).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٦) من آ.

<sup>(</sup>٦) زاد في آ: «به».

عليهما، أو منعهما لماتا، ولوسقى (١) أحدَهما ماتَ الآخر، فها هنا: هو مخيَّر بينَ أن يسقي (١) هذا له فيهلك ذاك، أو ذاك: له فيهلك هذا، ولا سبيلَ إلَّا التخيير.

#### ورابعها:

أنَّ تُبوتَ الحكم \_ في الفعلين المتنافيين \_ نفسُ إيجابِ الضدَّين، وذلك يقتضي إيجابِ فعل كُلُّ واحدٍ منهما بدلاً عن الآخر.

# واحتج الخصم على فسادِ التخيير:

بأنَّ أمارةَ وجوب كلِّ واحدٍ من الفعلين ـ اقتضَت وجوبه على وجدٍ لا يسوغ (٣) الإخلال به، والتخييرُ بينه وبين ضدَّه يسوِّغُ الإِخلال به، فالقولُ بالتخييرِ مخالفٌ لمقتضى الأمارتين معاً.

## [و(1)] الجوابُ:

أمَّا [أمارة'٥٠] وجوب الفعل \_ فتقتضي وجوبَه قطعاً.

و(<sup>(1)</sup>أمّا المنعُ من الإخلال به على كلّ حال فموقوفٌ على عدم الدلالة على قيام غيره مقامه (<sup>(۱)</sup>)، وإذا كانَ كذلك: لم يكن التخيير (<sup>(1)</sup> مخالفاً لمقتضى الأمارتين.

# فرعٌ:

هذا التعادلُ إن وقع للإنسانِ في عمل نفسِهِ: كانَ حكمهُ فيهِ التخييرَ. وإن وقعَ للمفتي: كانَ حكمهُ أن يخيِّرَ المستفتي في العمل بأيَّهما شاء،

<sup>(1)</sup> لفظ ح: «أطعم».

<sup>(</sup>۲) في ح: «يطعم».

<sup>(</sup>٣) في آ، ي: ايمنع،

<sup>(</sup>٤) هذه الواو من زيادات ي، آ. (٥) سقطت من ي.

<sup>(</sup>٦) كذا في ح، وفي غيرها أبدلت الواو فاءاً.

<sup>(</sup>٧) في غير ح، آ: وف. (٩) آخر الورقة (١٦٩) من ج.

كما يلزمهُ [ذلك(١)] في أمر نفسِهِ.

وإن وقع للحاكم: وجبَ عليه التعيين؛ لأنَّ الحاكمَ نُصِبَ لقطع الخصومات، فلو خيرً الخصمين - لم تنقطع خصومتهما؛ لأنَّ كلَّ واحدٍ - منهما(\*) - يختارُ الذي هو أوفق(\*) له، وليسَ كذلك حالُ المفتي.

فإن قلت: فهل للحاكم أن يقضى - في الحكومة - بحكم إحدَى الأمارتين، إذا كانَ قد قضى فيها - من قبل - بالأمارة الأخرى؟

قلتُ: لا يمتنعُ ذلك عقلًا، كمن (٣) يجوّز لمن استوى عنده جهتا القبلة، أن يصلّي مرّة إلى جهة، ومرة (٤) إلى جهة أخرى.

إِلَّا أَنَّه منع منه دليل شرعيَّ ؛ وهو: ما روي [أنَّه (\*) عليه الصلاةُ والسلامُ قال لأبي بَكْرةً \_ رضي الله عنه \_ «لا تقضينٌ في شيءٍ واحدٍ بحكمين مختلفين».

فأمّا ما روي (٥) عن عمر \_ رضي الله عنه \_ أنّه قضى في «المسألة الحماريّة»، بحكمين، وقال: «ذاك على ما قضينا، وهذا على ما نَقْضي (١)» \_ فيجوزُ أن يكونَ ذلك ليسَ لتعادلِ الأمارتين، بل لأنّهُ ظنّ في المرّةَ الأولى قوّة

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٤) من ح.(٢) لفظ ج: «موافق».

<sup>(</sup>٣) لفظ ى: «كما». (٤) زاد في آ: «أخرى».

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين ساقط من آ. وهذا الخبر يورده الأصوليون بهذا اللفظ: فقد ورد في نهاية السول: (١٣٤/٣)، كما أورده ابن السبكي في الإبهاج في الموضع المتقدم، وقال: «هذا الحديث لا أعرفه، وقد سألت عنه شيخنا الذهبيّ فلم يعرفه». والحديث أخرجه النسائي في سننه عن أبي بكرة، لا عن أبي بكر ـ كما هو في سائر الأصول ـ تصحيفاً وبلفظ: «لا يقضين أحد في قضاء بقضائين، ولا يقض أحد بين خصمين وهو غضبان». فانظر السنن: (٢٤٧/٨)، والفتح الكبير: (٣٦٨/٣). والعلامة لآخر الورقة (٥٦) من ص. وانظر الجزء الثالث، ص ٥٦، من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٦) هذه المسألة من مسائل الفرائض الهامّة، لمعرفة تفاصيلها ومذاهب العلماء فيها راجع المغني والشرح: (٢١/٧). وفتح القريب: (٢٠/١).

تلك الأمارة، وفي [المرّة(١)] الثانية \_ قوة هذه الأمارة. المسألة الثانية ·

إذا نقل عن المجتهدِ قولان، فإمَّا أن يوجدَ له في المسألةِ قولان: في موضع واحدٍ، أو في موضعين.

فإن وجد القولان \_ في موضعين \_ بأن يقول(\*) في كتـابٍ بتحريم شيءٍ، وفي كتابٍ آخر بتحليلِه \_ فإمًّا أن يعلم التاريخ،

أو لا يعلمُ.

فإن علم التاريخُ: فالثاني منهما رجوعٌ عن الأوّل ظاهراً.

وإن لم يعلم التاريخُ: حكي عنه القولان، ولا يحكمُ عليهِ بالرجوعِ إلى أحدِهما بعينه.

وإن وجدَ القولانِ في الموضع الواحدِ ـ: بأن يقولَ: في المسألةِ قولان \_ فإمًّا أن يقولَ عقيبَ هذا القول ِ ـ ما يُشعرُ بتقويةِ أحدهما: فيكونُ ذلك قولاً له؛ لأنَّ قولَ المجتهد ليسَ إلاّ ما ترجَّح عنده.

وإن لم يقل ذلك \_ فها هنا: من الناس ، من قال: «[إنّه ٢٠)] يقتضي التخييرً»، إلّا أنّا أبطلنا ذلك.

## وأيضاً:

فبتقدير صحَّتِهِ (") \_ يكون له في المسألة قولً واحدً، وهو: «التخييرُ»، لا قولان. بل الحقُّ: أنَّ ذلك يدلُّ على أنَّه كانَ متوَقَّفاً في المسألةِ، ولم يظهر له وجهُ رجحانٍ. والمتوقِّفُ \_ في المسألةِ \_ لا يكون له [فيها(1)] قولٌ [واحدُ (١٠)]، فضلًا عن القولين.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ي. (١) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح. (٣) لفظ ي: «الصّحة».

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ي، آ. (٥) لم ترد الزيادة في ح.

أمَّا إذا لم يعرف قولهُ في المسألةِ، وعرِفَ (١) قوله في نظيرها ـ فهل يجعلُ قولُهُ ـ في نظيرها ـ قولًا له فيها؟ فنقولُ:

إِنْ كَانَ بِينِ المسألتينِ فرقٌ يجوزُ أَن يذهبَ إليهِ ذاهبٌ: لم يحكم بأنَّ قولَهُ في المسألةِ . كقوله في نظيرِها؛ لجوازِ أَن يكونَ قد ذهبَ إلى الفرقِ.

وإن لم يكن بينهما فرقَّ - ألبتَّةَ -؛ فالظاهرُ أنَّ قولَه في إحدى المسألتين قولٌ (٢) له في الأخرى.

وأمَّا (٦) الأقوالُ المختلفةُ عن الشافعيّ ـ رضي الله عنه ـ فهي على وجوهٍ: أحدُها:

أن يكونَ قد ذكر في كتبه القديمةِ شيئًا، وفي كتبه الجديدة شيئًا آخر، والناسُ نقلوهما: دفعة واحدة، وجعلوهما قولين له ـ فالمتأخر كالناسخ للمتقدم.

وهذا النوع من التصرُّف \_ يدلُّ على علوِّ شانِهِ في العلم (1) والدِّينِ.

أمًّا في العلم \_ فلأنَّهُ يعرفُ به: أنّه(\*) كانَ طولَ عمرِه مشتغلًا(\*) بالطلبِ والبحثِ والتدبّر.

وأمّا في الدّينِ لـ فلأنّهُ يدلُّ على أنّه متى لاحَ له في الدّين شيءٌ: أظهرَه؛ فإنّه ما كانَ يتعصَّبُ لنصرِة قولِهِ، وترويج مذهبه؛ بل كانَ منتهى مطلبِهِ إرشادَ الخلق إلى سبيلِ النحقِ.

<sup>(</sup>۱) في آ: «أو عرفت».

 <sup>(</sup>۲) في غير ح، آني ى: «قوله».
 (۳) في غير ح، آ: «فأمًا».

<sup>(</sup>٤) في ح، آ، ي: «وفي». وإعادة ذكر الخافض في العطف مذهب لسيبويه كما هو معروف، قال ابن مالك:

وعـود خافض لدى عطف على ضمـير خفض لازمـاً قد جعـلا ولـيس عنـدي لازمـاً إذ قد أتـى في الشعـر والنشر الصحيح مثبتـا الألفية عطف النسق.

<sup>(</sup>ه) آخر الورقة (١٠٤) من ي. ﴿ ﴿ آخر الورقة (١٥٧) من آ.

#### وثانيها:

أن يكونَ قد ذكر القولين في موضع واحد، ونصَّ على الترجيح ، كقوله ـ في بعض ما ذكر فيه قولين: «وبهذا أقولُ، وهذا أولى، وبالحقَّ أشبهُ».

## وأيضاً:

فقد يفرِّعٌ على أحدِهما، ويتركُ التفريعَ على الآخرِ: فيعلمُ أنَّ الَّذي فرَّع عليه \_ أقوى عنده.

# وأيضاً:

فربَّما نبَّه في آخر كلامه على الترجيع ، لكنَّ المطالعَ قد لا يَتَّبِعُ كلامَه إلى آخره، وقد يملُّ فلا يتنبَّه لموضعَ الترجيع .

#### وثالثها:

أن يقول: «في هذه المسألةِ قولان»، ولا ينبّه على الترجيع ِ ألبتَّةَ. فها هنا احتمالان:

#### أحدُهما:

أنّه قال: «في هذه المسألةِ قولان»، ولم يقلْ: «لي فيها قولان»؛ فيمكن أن يكونا قولين لبعض الناس ، وإنّما ذكرهما لينبّه(\*) الناظر في كتابِهِ - على مأخذِهما، وإيضاح القول فيما لكلّ واحد منهما وعليهما.

ولأنَّهُ لو لم يذكرهما [فربمّا(۱)] خطرَ ببال إنسانٍ وجهٌ في قوَّتِهِ، إلَّا أنَّهُ لا يمكنهُ القولُ به (۱)، لظنَّه أنَّه قوْلُ (۱) حادثٌ، خارقٌ للإجماع ؛ فإذا نقلَهُ - عُرِفَ أنَّ المصيرَ إليهِ ليسَ خرقاً للإجماع . ثمّ جاءَ الناقلُ فجعلهما قولين للشافعيّ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٠) من ج.

<sup>(</sup>١) لم ترد في س، آم

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٥) من ح.

<sup>(</sup>٢) في غيرح: (علم).

فهذا لا يكونُ عيباً على الشافعيِّ ، بل على الناقلِ . فإنَّ الشافعيُّ لم يقل . «لي فيها قولان» ؛ بل قالَ : «فيها قولان» ، فإذا جزمُ الراوي بكونهما قولين . للشافعيُّ ـ: كانَ العيبُ على الناقل .

#### وثانيهما:

لعلَّ مرادُ الشافعيِّ بقولِهِ: «فيها قولانِ» - أنَّ في المسألةِ احتمالين يمكنُ أن يقولَ بهما قائلٌ، وذلك إذا كانَ ما سوى ذينك القولين - ظاهرَ البطلانِ.

فأمًّا ذانك القولانِ (\*) \_ فيكونان قويتَّنِ، بحيثُ يمكن نصرةُ كلِّ واحدٍ \_ منهما \_ عن الباطل. إلاّ منهما \_ بوجوه جليَّةٍ ظاهرةٍ، ولا يقدرُ على تمييزِ الحق \_ منهما \_ عن الباطل. إلاّ البالغ (١) في التحقيق فلا جرم أفردَهما بالذكر، دونَ سائر الوجوه (٢).

وكما أنَّهُ يجوزُ أن يقالَ \_ للحمرِ الَّتي في الدنَّ \_: إنَّها مسكرةٌ، وللسكّينِ الَّتي لم تقطع: إنَّها قاطعةٌ، والمرادَّ منه: الصلاحيَّةُ، لا الوقوعُ فكذلك ها هذا

ثمّ إنَّه لم يرجِّح أحدَهما على الآخرِ؛ لأنَّهُ لم يظهرُ له فيه وجهُ الترجيح ِ.

ونقل الشيخُ أبو اسحاقَ الشيرازيُّ عن الشيخِ أبي حامد الأسفرايينيُّ - أنَّهُ اقالَ: «لم يصحُّ عن الشافعيُّ - رضي الله عنه - قولانَ على هذا الوجهِ إلاَّ [في (٣)] سبعَ عشرةَ مسألةً».

أقول: وهذا \_ أيضاً \_ يدلَّ على كمال منصبه في العلم (١) والدَّين. أمّا (٥) العلم \_ فكراً، وأكثر إحاطةً أمّا (٥) العلم \_ فلأنَّ كلَّ من كانَ أغوصَ نظراً، وأدقَّ فكراً، وأكثر إحاطةً

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٧) من س.

<sup>(</sup>١) في ي: «بالغ»، وفي س، ل: «المبالغ».

<sup>(</sup>٢) زاد في آ: «الممكنة».

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ي. (٤) زادح، آ، ي: «في».

<sup>(&</sup>lt;sup>ه</sup>) زاد ی: «فی».

بالأصول والفروع ، وأتم وقوفاً (١) على شرائط الأدلَّة \_: كانت الإشكالاتُ عنده أكثر (٢).

(") أمّا المصرُّ على الوجهِ الواحد ـ طولَ عمره ـ في المباحثِ الظنّيَّةِ بحيثُ لا يتردَّدُ فيه ـ: فذاك لا يكونُ إلا من جمودِ الطبع ، وقلةِ الفطنةِ ، وكلال ِ القريحةِ ، وعدم الوقوفِ على شرائطِ الأدلَّةِ والاعتراضاتِ .

وأمًّا الدين \_ فمن وجهين:

# الأوَّلُ:

أنَّه لمَّا لم يظهرُ له فيهِ وجهُ الرجحانِ: لم يستح من الاعترافِ بعدم العلم ، ولم يشتغل بالترويج والمداهنةِ، بل صرَّحَ بعجزهِ عمَّا هو عاجزُ فيهِ. وذلك لا يصدرُ إلاّ عن الدين المتين.

كيف \_ وقد نقلَ عن عمر \_ رضي الله عنه \_ اعترافه بعدم العلم ، في كثير من المسائِل (1) . وجميع المسلمين عدوا ذلك من مناقبِه وفضائِلَه ، فكيف جعلوه عيباً ها هنا؟!

## والثاني(٥):

وهو أنّه \_ رضي الله عنه \_ لم يقل ابتداءاً «إني لا أعرفُ هذه المسألة»، بل وجد المسألة واقعة بينَ أصلين، فذكر وجه وقوعها بينهما، وكيفيَّة اشتباهها بهما، ثمّ لمَّا لم يظهر له الرجحان \_ تركها (على تلك الحالة ليكونَ ذلك بعثاً (٧)

<sup>(</sup>۱) كذا في ح، آ، ى. وفي غيرها: «وقوعاً».

<sup>(</sup>۲) لفظ آ: «أكبر».

<sup>ِ(</sup>٣) زا**د ني ح، آ: دف،** .

<sup>(</sup>٤) نحو هذا روي عن سيدنا عمر ـ رضي الله عنه ـ في مواضع كثيرة، منها ما يتعلق بميراث الجد والأخوة، وميراث الكلالة، وبعض أبواب الربا، وقد أخرج ذلك عنه البخاري ومسلم وغيرهما. وانظر سنن البيهقي: (٣٤٥/٦)، وفتح القريب (٣٩/١).

<sup>(</sup>a) في غيرح، آ: «وثانيهما».

<sup>(</sup>٦) لفظ آ: «تركنا». (٧) كذا في ح، ولفظ غيرها: «محثاً».

له على الفكر بعد ذلك، وحثاً لغيره من المجتهدين على طلب الترجيح وهذا هو اللائقُ بالدِّين المتين، والعقل الرصين، والعلم الكامل ؛ بل من أنصف واعترف بالحقِّ: علم أنَّ ذلك (\*) ممّا يدلُّ على رجحانِ حالهِ، على حال سائر المجتهدين: في العلم والدِّين (١).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٥٨) من آ.

<sup>(</sup>١) راجع تفاصيل ذلك في كتاب الفخر المطبوع: «مناقب: الإمام الشافعي».

القسم الثاني: في مقدّماتِ الترجيحُ.

وفيه مسائل:

[الـ(١)] مسألة الأولى:

الترجيعُ: تقويةُ أحدِ الطريقينِ على الآخرِ، ليعلم (١) الأقوى، فيعملَ به ويطرحَ الآخرُ.

وإنّما قلنا: «طريقين» لأنّه لا يصحُ الترجيحُ بين أمرين إلّا بعدَ تكاملِ كونهما طريقين، لو انفردَ كلُّ واحدٍ منهما (٢٠)؛ فإنّه لا يصحُّ ترجيحُ الطريق على ما ليسَ بطريقٍ (١٠).

المسألة الثانية(٥):

الأكثرون اتَّفَقوا: على جوازِ التمسُّكِ بالترجيح ِ. وأنكرَهُ بعضُهم، وقالَ: عندَ التعارض ِ يلزمُ التَّخييرُ أو التَّوَقُفُ.

<sup>(</sup>١) لم ترد في جـ، آ، ي.

<sup>(</sup>٢) في غير جد: «ف».

<sup>(</sup>٣) لا بد من تقدير نحو قولنا: ولكان أمارة، أو طريقاً».

<sup>(</sup>٤) يريد «بالطريق» ما هو أعمّ من أن يكون دليلاً أو أمارةً، كما تقدم في (ج١٠ص٠٨)، وعبر البيضاوي «بالأمارتين»، ورجع ابن السبكي تعبيره على تعبير المصنف فانظر الإبهاج مع شرح الإسنوي: (١٣٨/٣ ـ ١٣٩)، وعند الشوكاني وردت عبارة المصنف بلفظ «الطرفين» فانظر الإرشاد: (٢٧٣).

<sup>(</sup>٥) في جـ، ي، آ: «الأولى».

### لنا وجوه :

### الأوّلُ:

إجماعُ الصحابةِ على العملِ بالترجيحِ ؛ فإنَّهم قدَّموا خبرَ عائشة - رضي الله عنها -: في «التقاءِ الختانين»، على قول من روى: «إنَّما الماءُ من الماءِ».

وخبرَ من روت (١) من أزواجه: «أَنَّهُ كان يصبحُ جنباً» على ما روى أبو هريرة أنّه «من أصبح جُنباً \_ فلا صومَ له (٩)».

وقرّى عليُّ خبر أبي بكر: فلم يحلُّفه، وحلَّف غيره.

وقوًى أبو بكر خبر المغيرة - في ميراث الجدة (١)، بموافقة (١) محمّد بن

وقوّى عمر خبر(\*) أبي موسى \_ في الاستئذان، بموافقة أبي سعيد الخدري .

### الثاني:

أَنَّ الطَّنِينَ \_ إِذَا تَعَارِضَا، ثُمَّ تَرَجَّعَ أَحَدُهما على الآخر: كَانَّ العملُ بِالرَاجِعِ مَتَعِيناً عرفاً: فيجب (٤) شرعاً؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: «ما رآه المسلمون حسناً \_ فهو عند الله حسن».

#### الثالث:

أنه (\*) لو لم يعمل بالراجع : لزم العملُ بالمرجوح ، وترجيحُ المرجوحِ على الراجع ممتنع ـ في بدائِه (\*) العقول ِ.

<sup>(</sup>۱) في غيرح: «روِي».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧١) من جـ.

<sup>(</sup>۲) حرفت في غيرح إلى «الجد».

<sup>(</sup>٣) في غير جـ: «الموافقة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٦) من ح.

<sup>(</sup>٤) زاد في س، ج، ل «العمل». (٥) لفظ ي: «بديهة».

## واحتجّ المنكرُ بأمرين:

#### الأوّل:

أنّ الترجيحَ لو اعتبرَ في «الأمارتِ» ـ لاعتبر في «البيّناتِ» في الحكوماتِ، لأنّـهُ لو اعتبـر لكانت العلّةُ ـ في اعتبارِهِ ـ ترجيحَ الأظهر على الظاهرِ. وهذا المعنى قائمٌ ها هنا.

### الثاني:

أَذَّ [إيماءً (")]: قوله تعالى: ﴿فَاعْتِبرُواْ ﴾ (")، وقوله عليه الصلاةُ والسلامُ: «نحنُ نحكُم بالظاهر» \_ يقتضى إلغاء زيادةِ الظنِّ.

## [و(٣)] الجوابُ عن الأوّل ِ والثاني:

أنَّ ما ذكرتَه (٤) دليلٌ ظنَّيٌّ ، وما ذكرناه قطعيٌّ ، والظنيُّ لا يعارضُ القطعيُّ . المسألةُ الثالثة(٩):

الترجيحُ لا يجري (١) في الأدلُّةِ اليقينيَّةِ، لوجهين:

#### الأوّل:

أَنَّ شَرَطَ الدليلِ اليقينيِّ أَن يكونَ مركَّباً من مقدِّمات ضروريَّةٍ، أو لازماً (٧) عنها: لزوماً ضروريًا، إمّا بواسطةٍ واحدةٍ، أو [بـ(^^)] وسائطً (١) ـ شأنُ كلِّ واحدٍ منها ذلك.

# وهذا لا يتأتئ إلَّا عند اجتماع علوم أربعةٍ:

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٨) من س.

<sup>(</sup>١) انفردت بهذه الزيادة المناسبة ح.

<sup>(</sup>٢) الآية (٢) من سورة الحشر.

<sup>(</sup>٤) لفظ ح، آ: «ذكرتموه».

<sup>(</sup>٦) عبارة جـ، آ، ي: دلا يجوزه.

<sup>(</sup>٨) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٥) في جـ، ي، آ: والثانية).

<sup>(</sup>٧) لفظ آ: «لازمة».

<sup>(</sup>٩) في ص «بواسطتين».

#### أحدُّها:

العلمُ الضروري بحقيقة (١) المقدِّماتِ \_ إمَّا ابتداءاً، أو استناداً.

#### وثانيها:

العلمُ الضروريُّ بصحَّةِ تركيبها.

#### وثالثها:

العلمُ الضروريُّ بلزوم ِ النتيجةِ عنها.

#### ورابعها:

العلم [الضروريِّ<sup>(٢)</sup>] بأنَّ ما يلزمُ عن الضروريِّ لزوماً ضروريًاً: فهو ضروريٍّ.

فهذه (٩) العلومُ الأربعةُ يستحيلُ حصولُها في النقضيين معاً؛ وإلاّ لزمَ الفدحُ في الضروريَّاتِ، وهو سفسطةً. وإذا استحالَ ٣) ثبوتُها: امتنعَ التعارضُ.

### الثاني:

أَنَّ الترجيعَ عبارةً: عن التقويةِ، والعلمُ اليقينيُّ ـ لا يقبلُ التقويةَ لأنَّهُ إن قارنهَ اختمالُ النقيضَ، ولو على أبعدِ الوجوهِ: كانَ ظنَّا لا علماً.

وإن لم يقارنه [ذلك(\*)]: لم يقبل التقوية .

### المسألةُ الرابعةُ (٥):

أَشْتَهِرَ فِي الأَلْسَنَةِ: أَنَّ «العقليَّاتِ» لا يجري الترجيعُ فيها. وهذا فيهِ تفصيلُ؛ فإنَّا إن لم نكلَّف العوامُّ بتحصيلِ العلمِ بالمعتقدات،

<sup>(</sup>١) لفظ س: «باحقيَّة».:

<sup>(</sup>٢) سقطت هذه الزيادة من ى. ﴿ ﴿ أَخِرَ الْوَرَقَةَ (١٠٥) من ى.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، وهو الصحيح لأن المراد استحالة ثبوت هذه العلوم الأربعة في النقيضين، ولفظ غيرها: «علم»، ولعلها وهم، أو تصحيف لـ «عدم».

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في ى. (٥) لفظ جـ، آ، ى: «الثالثة».

بل قنعنا منهم بالاعتقاد الجازم على سبيل التقليدِ(١) -: لم يمتنع تطرُّقُ التقويةِ إليه.

### المسألة الخامسة(١):

مذهب الشافعي ـ رضي الله عنه ـ حصول الترجيح بكثرة الأدلّة . وقال بعضُهم: لا يحصل .

ومن صور المسألةِ: ترجيحُ أحدِ الخبرين على الأخر؛ لكثرةِ الرواةِ.

#### لنا وجهان :

### الأول:

أَنَّ الأماراتِ متى كانت أكثر: كانَ الظنُّ أقوى؛ ومتى كانَ الظنُّ أقوى: تعيَّنَ العملُ بهِ.

(٣) بيانُ الأوَّل ِ ـ من وجوه :

### أحدُها(1):

أنّ الـرواةَ إذا بلغوا في الكثرةِ حدّاً \_ حصلَ العلمُ بقولِهم، وكلّما كانت المقاربةُ إلى ذلك الحدّ أكثرَ: وجبَ أن يكونَ اعتقادُ صدقِهم \_ أقوى.

#### وثانيها:

أَنْ قُولَ كُلَّ وَاحدٍ [منهم(٥)] \_يفيدُ (٩) قَدراً من الظن، فإذا اجتمعوا: استحالَ أن لا يحصلَ إلا ذلك القدرُ \_ الذي كانَ حاصلاً بقول الواحد، وإلا فقد اجتمعَ على الأثر الواحد مؤثِّرانِ مستقلان، وهو محالً \_ فإذن: لا بدَّ من الزيادةِ .

. (٤) لفظ آ: «الأول».

(٣) في ى زيادة ﴿و﴾.
 (٥) هذه الزيادة من ح.

(\*) آخر الورقة (١٥٩) من آ.

<sup>(</sup>١) الكلام في تقليد العنوام في العقليّات، والمنذاهب فيه راجعه في المستصفى: (٣٨٧/٢)، وبحاشيته شرح المسلّم: (٤٠١/٢)، والإحكام (٢٢٣/٤)، وشرح الإسنوي على المنهاج والإبهاج: (١٨٩/٣)، وبحثنا في الاجتهاد: (١٣١).

<sup>(</sup>۲) في جه، آ، ي: «الرابعة».

#### وثالثها:

أنَّ احترازَ العددِ عن تعمَّدِ الكذب \_ أكثرُ من احترازِ الواحد، وكذا [احتمال()] الغلطِ والنسيان \_ على العددِ \_ أبعدُ.

### ورابعها:

أنَّ احترازَ العاقلِ عن كذبٍ (٢) ـ يعرفُ اطَّلاعَ غيرهِ عليه: أكثرُ من احترازِهِ عن كذب لا يشعرُ بهِ غَيرُهُ.

#### وخامسها:

أنّا إذا فرضنا دليلين متعارضين \_ يتساويانِ في القوَّة في ذهننا؛ فإذا وجدُ دليلٌ آخرُ يساوي أحدَهما \_ فمجموعُهما لا بدُّ وأن يكونَ زائداً على ذلك الأخر (٣)؛ لأنّ مجموعهما أعظمُ من كل واحدِ منهما، وكلُّ واحدِ منهما (٩) \_ مساوِ لذلك الآخر، والأعظمُ \_ من المساوي \_ أعظمُ .

#### وسادسها:

اجتماعُ الصحابةِ على أنَّ الظنَّ الحاصلَ بقولِ الاثنينِ \_ أقوى من الظنَّ الحاصلِ بقولِ المغيرة(\*) في «مسألة الحاصلِ بقولِ الواحدِ: فإن(\*) الصدِّيق لم يعمل(\*) بخبرِ المغيرة(\*) في «مسألة الجدَّة(\*)» \_ حتى شهد له محمدُ بن مسلمة .

وعمر لم يقبل خبر أبي موسى \_ حتى شهد له أبو سعيد الخدري، فلولا أنَّ لكثرةِ الرواةِ أثراً في قرَّةِ الظن، وإلا لما كانَ كذلك.

فثبت بهذه الوجوه: أنَّ الظنَّ [إذا كان (١)] أقوى: وجبَ أن يتعيَّن العملُ بهِ ،

 <sup>(</sup>١) هذه الزيادة من جـ.
 (١) في س «الكذب».

<sup>(</sup>٣) في آ: «الاحتران؛ ولفظ جـ: «القدر».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٩) من س. ﴿ \*) آخر الورقة (١٧٢) من ج.،

<sup>(</sup>٤) لفظ ي «بقول» . (\*) آخر الورقة (١٩٧) من ح .

<sup>(</sup>a) وردت في سائر الأصول بلفظ «الجد»، وهو خطأ، والصواب ما أثبتنا.

<sup>(</sup>٦) سقطت من غير ص: فالعبارة في غيرها: «الظن يقوى فوجب» واتفقت ح وص في الفط • «أقوى».

وذلكَ لأنَّا أجمعنا على جوازِ الترجيح بقوَّةِ الدليل، وجوازُ الترجيح بقوة الدليل و التَّما كانَ لزيادةِ القوَّةِ في أحدِ الجانبين: وهذا المعنى حاصلُ في الترجيح بكثرة الأدلَّة (١٠).

بلى، إذا كانَ الترجيحُ بالقوَّةِ ـ حصلت [الزيادة (٢)] مع المزيدِ عليهِ، [ولا فرقَ إلا أنَّ في الترجيحِ بالقوةِ: وجدت الزيادةُ مع المزيدِ عليه (٢)]. وفي الترجيحِ بالكثرةِ (٤): حصلت الزيادةُ في محلٌ، والمزيدُ عليهِ في محلٌ آخرَ، والعلمُ الضروريُّ حاصلٌ بأنَّهُ لا أثرَ لذلك.

الوجه الثاني - في المسألة: أنَّ مخالفة كلِّ دليل - خلافُ الأصل ، فإذا وجد في أحدِ الجانبين دليلانِ ، وفي الجانب الآخرِ دليلُ واحدٌ: كانت مخالفة الدليلين - أكثرَ محذوراً من مخالفة الدليل الواحد - فاشترك الجانبان في قدرٍ من المحذور، واختصَّ أحدُهما بقدرِ زائدٍ ، لم يوجد في الطرفِ الأخرِ ، ولو لم يحصل الترجيع - لكانَ ذلك التزاماً ، لذلك القدرِ الزائدِ من المحذور - من غيرِ معارض : وأنَّه غيرُ جائزٍ .

## واحتج الخصم بالخبرِ والقياسِ:

أمّا الخبر \_ فقوله \_ عليه الصلاةُ والسلامُ \_: «نحن نحكُم بالظاهر».

فهذا بإيمائه يدلُّ على أنَّ المعتبرَ أصلُ الظهورِ، وأنَّ الزيادةَ عليه ملغاةً، تركَ العملُ به في الترجيح بقوّةِ الدليل ؛ لأنَّ هناكَ الزيادةَ مع المزيدِ عليه حاصلانِ في محلُّ، والقُوى على اجتماعِها (٥) تكونُ أقوى منها عال تفرُّقها (١).

بخلافِ الترجيحِ بكثرةِ الدليلِ ، فإنَّ هناك الزيادةَ في محلٌّ ، والمزيدَ عليهِ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٥٧) من ص.

<sup>(</sup>١) في غيرح: «الدليل».

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من ح.

<sup>(</sup>٥) في س، ل: «اجتماعهما».

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٤) زاد في ح: «و».

<sup>(</sup>٦) لفظ ح: «تفرّقهما».

في محلِّ آخرُ: فلا يحصلُ كمالُ القورة.

أمًّا القياسُ [فقد(١)] أجمعنا على أنَّه لا يحصلُ الترجيعُ بالكثرة - في الشهادة(١) والفتوى: فكذا ها هنا.

وأيضاً:

أجمعنا: على أنَّ الخبرَ الواحدَ، لو عارضَهُ ألفُ قياس \_ فإنَّهُ يكونُ راجحاً على الكلِّ : وذلكَ يدلُّ على أنَّ الترجيحَ لا يحصلُ بكثرة الأَدلَّةِ (٣).

[و(1)] الجوابُ عن الأوَّل ِ:

أَنَّ ذَلَكَ الإِيماءَ تَرَكَ العملُ بِهِ فِي الترجيحِ [بالقوة: فوجبِ أَن يَتَرَكَ العملُ بِه مَ فَي الترجيح (")] بالكثرة؛ لأنَّ المعتبر قَوَّةُ الظَّنِ، وهي حاصلةً في الموضعين.

أمّا قوله: «إنَّ [في(٢)] الترجيح ِ بالقوَّة \_ تحصلُ الزيادةُ مع المزيدِ في محلٍّ واحدٍ، وللإجتماع أثرُه.

(٣) قلتُ: نحن نعلم أنّه \_ وإن كانَ محلُّ الزيادةِ معايراًللأصل ،لكنَّ مجموعَهما مؤثَّرٌ في تقويةِ الظنِّ؛ فإنَّه إذا أخبرنا مخبرٌ عدلُ عن واقعةٍ: حصلَ ظنَّ مّا، فإذا أخبرنا ثانٍ: صار [ذلك الظنُّ أقوَى، وإذا أخبرنا ثالثُ: صار [ذلك (١) الظنُّ القوى، ولا تزالُ القوَّةُ تزداد بازديادِ (١) المخبرين \_ حتى ينتهيَ إلى العلم ِ:

<sup>(</sup>١) زيادة واجبة ولم تزّد في غير ص.

<sup>(</sup>٢) في ح، آ، ي: (وفي).

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، ولفظ غيرها: «الدلالة».

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح، آ، جـ، ي.

 <sup>(</sup>a) ما بين المعقوفتين ساقط من ى. (٦) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٧) كان ينبغي أن تزاد الفاء في جواب هأمّاء، ولكن المصنف جرى على التساهل في عدم إيرادها.

<sup>(</sup>٨) لم ترد في ح. : (٩) في غير ح: «بزيادة».

فعلمنا أنَّ ما ذكروه من الفرق ـ لا يقدحُ في كونِه مقويًّا للظن.

وأمًّا فصل الشهادة (\*) ـ فعند مالكِ رحمه الله: يحصلُ الترجيحُ فيها بكثرةِ الشهود (١).

والفرق: أنَّ الدليلَ يأبى اعتبارُ الشهادة حجَّة، لما فيه من توهَّم الكذب والخطأ، وتنفيذِ قول شخص على شخص مثله، إلاّ أنَّ اعتبرناها فصلاً للخصوصات: فوجب أن تعتبر حجَّة على وجه لا يفضي إلى تطويل الخصومات، لئلا يعود على موضوعه () بالنقض ، فلو أجرينا فيه الترجيح بكثرة العدد: لزم تطويل الخصومة؛ فإنهما إذا () أقاما الشهادة من الجانبين على () السوية: كانَ لأحدهما أن يستمهلَ القاضي ليأتي بعدد آخر من الشهود. فإذا أمهلَهُ من إقامتها \_ بعد انقضاء المدّة: كانَ للاخر أن يفعلَ ذلك، ويفضي ذلك إلى أن لا تنقطع الخصومة ألبَتَة: فأسقطَ الشرعُ اعتبارَ الترجيح بالكثرة، دفعاً لهذا المحذور.

وأمَّا الترجيحُ \_ بكثرةِ المفتين \_ فقد جوَّزَهُ بعضُ العلماءِ (٠).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٠) من س.

<sup>(</sup>١) هذا ما ذكره الإمام المصنف، والذي في المدوَّنة: «ولا ينظر مالك في ذلك إلى كثرة العدد... وإن كانت ببّنة أحدهما اثنين، والآخر ماثة: فكان هذان في العدالة وهؤلاء الماثة سواءً: فقد تكافأت البينتان، انظر المدوَّنة: (٥/١٨٨) وراجع شرح المختصر حيث نسب الخلاف إلى الكرخيُّ: (٢/١٠).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٠) من آ.

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، ولفظ غيرها: «موضعه».

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، آ، وفي غيرهما: «إن».

<sup>(</sup>٤) زاد في غير ص، ح، (لا»، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٥) راجع في هذه المسألة المستصفى: (٣٩٠/٢)، والمعتمد: (٩٣٩/٢)، وإحكام الآمدي: (٢٣٩/٢) وإرشاد الفحول: (٢٣٩)، وسيبحثه المصنف فيما سيأتي من كلامه في «المستفتى»، وراجع كتابنا في الاجتهاد (١٢٨).

وأمَّا قوله: «الخبرُ الواحدُ يقدُّمُ على القياساتِ الكثيرةِ».

قلنا: إن كانت أصول تلكِ القياساتِ شيئاً واحداً: فالخبرُ الواحدُ يقدَّمُ عليها (\*)، وذلك لأنَّ تلك القياساتِ (\*) - لا تتغايرُ؛ إلا إذا علَّلنا حكمَ الأصل في كل قياس - بعلَّة أخرى، والجمعُ بينَ كلِّها محالُ؛ لما عرفت (١): أنَّه لا يجوزُ تعليلُ الحكم الواحدِ بعِلتَيْنِ مستنبطتين (١)، وإذا علمنا أنَّ الحقَ منها ليسَ إلا الواحد: لم تحصل - هناك - كثرة الأدلَّة.

أمّا إن كان أصولُ تلك القياساتِ كثيرةً \_ فلانسلِّمُ أنه [لا٣] يحصلُ الترجيحُ .

## المسألة السادسة(4):

إذا تعارض السدليلان فالعملُ بكلُ واحدِمنهمامن وجهدون وجه أولى من العملِ بأحدِهما، دونَ الثاني؛ لأنَّ دلالَة اللفظِ على جزء مفهومه: دلالةٌ تابعةً لدلالته على كلَّ مفهومه، ودلالتُهُ على كلَّ مفهومه دلالةٌ أصليَّةٌ.

فإذا عملنا(٩) بكلِّ واحدةٍ منهما بوجهٍ ، دونَ وجهٍ \_ فقد تركَّنَا العملَ بالدلالةِ التعبَّة.

وإذا عملنا(١) بأحدِهما، دونَ الثاني \_ فقد تركنا العملَ بالدلالةِ الأصليَّةِ، ولا ِ شَكَّ أَنَّ الأَوَّلَ \_ أُولِى .. :

فثبتَ: أنَّ العملَ بكلِّ واحدٍ منهما من وجهٍ دون وجهٍ - أولى من العملِ بأحدِهما من كلَّ وجهٍ، دونَ الثاني .

<sup>(\*)</sup> اخر الورقة (١٦٨) من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۷۳) من جـ. (١) لفظ آ: ١عرف،

<sup>(</sup>٢) انظر الجزء الخامس، ص ٢٧٧ وما بعدها من هذا القسم من الكتاب.

<sup>(</sup>٣) سقطت من غير ح.

<sup>(</sup>٤) لفظ جـان آ، ي: «الخامسة». (\*) آخر الورقة (١٠٦) من ي.

<sup>(</sup>٥) لفظ ح، ي: «علمنا»، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٦) لفظ ي: «علمنا».

إذا ظهرَ ذلك \_ فنقولُ: العملُ بكلِّ واحدٍ \_ من وجهٍ ثلاثةُ أنواعٍ: أحدُها:

الاشتراكُ والتوزيعُ - إن كانَ قبلَ التعارض : يقبلُ ذلك.

#### وثانيها:

أَنْ يَقْتَضِي كُلُّ وَاحْدٍ مَنْهُمَا حَكُماً مَا: فَيَعْمَلُ بِكُلِّ وَاحْدٍ مِنْهُمَا فِي حَقِّ بِعضِ الأحكام ِ.

### وثالثها:

العامّان إذا تعارضا: يُعملُ بكلُ واحدٍ منهما في بعض الصور. كقوله عليه الصلاة والسلام: «ألا أخبرُكمُ بخيرِ الشهداءِ» قيل: بلى يارسول الله، قال: «أن يشهد الرجلُ قبل أن يُستشهد(١)».

وقوله عليه الصلاة والسلام: «ثمّ يفشو الكذب حتى يشهد الرجلُ قبلَ أَن يُسْتشهد (٢)؛ فيعملُ بالأوَّل ِ في حقوقِ اللهِ، والثاني في حقوقِ العبادِ».

<sup>(</sup>۱) أخرج بمحوه الحافظ ابن حجر في التلخيص، الحديث (۲۱۳۱) من حديث زيد بن خالد الجهني، وهو حديث صحيح أخرجه مسلم في الأقضية (۱۷۱۹)، والترمذي (۲۲۹۹)، والترمذي (۲۲۹۹)، وقال: أخرجه وابن ماجه (۳۶۶)، وأبو داود (۳۰۹۱)، وهوفي الجامع الصغير: (۱/۱۹۷۱)، وقال: أخرجه مالك أيضاً. وفي الفتح الكبير: (۱/۹۷۷)، وقد أخرجه الإمام أحمد في مسنده كذلك كما في الفتح والجامع، وانظر: (۲/۷۶) من الفتح الكبير أيضاً.

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث عمران بن حصين ورد في بعض طرقه بلفظه، وورد في الطرق الأخرى بمعناه والحديث صحيح أخرجه الشيخان وأحمد والترمذي وابن حبّان، والحافظ في التلخيص: (٣١٣٠) وذكر أقوال العلماء في التوفيق بينه وبين الحديث الذي سبقه، وهو في الفتح الكبير (٣/٩١)، والجامع الصغير: (٣/٣١ و١٤)، واللؤلؤ والمرجان الحديث (١٦٤٦ و٢٤)، واللؤلؤ والمرجان الحديث (١٦٤٦ و٢٤)، وأسنى المطالب (١٠٤)، ويلفظ المحصول وصحّحه النسائيّ على ما في تدريب الراوي: (١٩٨١) الطبعة الثانية سنة ١٣٩٦هـ وقد أخرج شيخ الاسلام الحديثين، وتكلّم فيهم بكلام مفيد،

```
المسألةُ السابعة(١):
```

إذا تعارض دليلان \_ فإمّا أن يكونا عامّين،

أو خاصَّيْن،

أو أحدُهما عامًّا والآخر خاصًا،

أو كلِّ واحد منهما عامًّا [من وجه (٢)] خاصاً من وجهٍ.

وعلى التقديراتُ الأربعةِ: فإمَّا أن يكونا معلومين،

أو مظنونين،

أو أحدُّهما معلوماً والآخرُ مظنوناً.

وعلى التقديرات كلّها: فإمّا أن يكونَ المتقدِّم معلوماً و(") المتأخرُ معلوماً، أو لا يكونَ (٤) واحدٌ منهما معلوماً.

فلنذكر أحكام هذه الأقسام:

القسمُ الأوَّلُ: أن يكونا عامَّين.

فإمّا أن يكونا معلومين،

أو مظنونين،

أو أحدهما معلوماً والأخر(\*) مظنوناً.

النوع الأوّل: أن يكونا معلومين.

فإمّا أن يكونَ التاريخُ \_ معلوماً،

أو لا يكونَ .

فإن كانَ معلوماً، فإمَّا أن يكونَ المدلولُ قابلًا للنسخ ،

<sup>(</sup>۱) لفظ ج، آ، ي: «السادسة».

<sup>· (</sup>٢) سقطت الزيادة من ح .

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، جـ، وهو الصحيح، ولفظ غيرهما: «أو،

 <sup>(</sup>٤) زاد في ى: «كل». (\*) آخر الورقة (٢١١) من س.

أو لا يكونَ .

فإن قبله :جعلنا المتأخّر ناسخاً للمتقدّم \_ سواءً كانا آيتين، أو خبريْن، أو أحدُهما آيةً والآخرُ خبراً [متواتراً(١)].

فإن قلتَ: فما قولُ الشافعيّ \_ها هنا \_مع أنّ (١) مذهبه: أنَّ القرآنَ لا يُنسخُ بالخبر المتواتر، ولا بالعكس ؟!

قلت: هذا التقسيمُ لا يفيدُ، إلاّ أنَّهُ لو وقع \_ لكانَ المتأخَّرُ ناسخاً للمتقدِّم، والشافعيُّ يقولُ: «لم يقعْ ذلكَ»، فليسَ بين مقتضى هذا التقسيم، وبينَ قولِ الشافعيِّ منافاةً (٣).

وإن كان مدلولُهما ـ غيرَ قابل للنسخ ِ: فيتساقطان؛ ويبجبُ الرجوعُ إلى دليل آخر.

هذا إذا علم تقدُّمُ أحدِهما على الآخر.

[فران] عامًا إذا علمَ أنَّهما تقارنًا، فإن أمكنَ التخيير فيهما (الله تعيَّنَ القولُ به؛ فإنَّه إذا تعذَّر الجمعُ له يبقَ إلّاالتخييرُ.

ولا يجوزُ أن يرجَّحَ أحدُهما على الآخرِ بقوَّةِ الإِسنادِ، لما عرفت: أنَّ المُعلومُ لا يقبلُ الترجيح ِ.

و (١) لا يجوزُ الترجيحُ بما يرجعُ إلى الحكمِ [أيضاً (١)]: نحو كونِ أحدِ هما (٩) حاظراً أو مثبِتاً حكماً شرعياً ؛ لأنّهُ يقتضي طرحَ المعلوم [- بالكلّيةِ . وإنّه غيرُ جائزٍ.

<sup>(</sup>١) سقطت هذه الزيادة من ح. (٢) زاد في جه، آ: دمن،

<sup>(</sup>٣) ولتتبيَّن حقيقة مذهب الإمام الشافعي في المسألة راجع :الجزء الثالث، ص ٣٤٧ من كتابنا هذا وهوامشها.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٥) لفظ ى: «بينهما». (٦) أبدلت الواو في آ بفاء.

<sup>(</sup>٧) هذه الزيادة من ح . (١٦١) من آ.

وأمًّا إذا لم يُعلم التاريخُ ـ فها هنا يجبُ الرجوعُ إلى غيرِهما؛ لأنَّا نجوّزُ في كلِّ واحدٍ منهما: أنْ يكونَ هو المتأخرُّ: فيكون(١) ناسخاً للأخرِ.

النوع الثاني: أن يكونا مطنونين.

فإن نقلَ تقدُّمُ أُحْدِهما على الآخر: كانَ المتأخرُ ناسخاً.

وإن نُقِلت المقارنةُ، أو لم يعلمُ شيءٌ من ذلك: وجبُ الرجوعُ إلى الترجيع : فيعملُ بالأقوى.

و(١)إن تساويا: كان التعبّد فيهما التخيير.

النوع الثالث: أن يكونَ أحدُهما معلوماً، والآخرُ مظنوناً.

فإمَّا أَنْ يَنْقُلُ \* تَقَدُّمُ أَحِدِهُمَا عَلَى الآخِرْ \* ) , أَوْ لَا يَنْقُلُ ذَلْك.

فإِنْ نَقَلَ وَكَانَ المُعلومُ هُو المَتَاخِّرَ: كَانَ نَاسِخًا لِلمَتَقَدِّمِ.

وإن كان المظنونُ هو المتاخّر ـ: لم ينسخ المعلوم.

وإن لم يعلم تقدُّمُ أحدِهما على الآخرِ: وجبَ العملُ بالمعلوم ؛ لأنَّه إن كانَ هو المتأخّر: كان ناسخاً.

وإن كانَ \_ هو المتقدّم: لم ينسخهُ المظنونُ .

وإن كان مقارناً: كان المعلوم راجحاً عليه؛ لكونه معلوماً.

القسم الثاني: - من الأقسام الأربعة : أن يكونا حاصَّين.

والتفصيلُ فيه: كمَّا في العامَّين من غير تفاوتٍ.

القسم الثالث: أن يكون كل واحدٍ [منهما ٣٠] عامًا من وجهٍ ، خاصاً من وجهٍ .

كما في قوله تعالى: ﴿وَأَنْ تَجْمَعُواْ بَيْنَ الْأُخْتَيْنَ﴾(١٠)، مع قوله: ﴿إِلَّا مَا

(\*) آخر الورقة (١٧٤) من ج.

<sup>(</sup>۱) زاد في ح: «هو».

<sup>(</sup>۲) في غيرح، ي: «ف».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٩) من ح.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ي. (٤) الآية (٢٣) من سورة النساء.

مَلَكَتْ أَيْمَنْنُكُمْ ﴾ (١).

وكما في قوله عليه الصلاة والسلام: «مَنْ نامَ عن صلاةٍ أَو نَسِيَها ـ فليصلّها إِذَا ذكرَها(٢)»، مع «نهيه عليه الصلاة والسلام «عن الصلاةِ في الأوقاتِ الخمسةِ المكروهةِ (٣)»؛ فإنَّ الأوّلَ عامٌ في الأوقاتِ، خاصٌ في صلاةِ القضاءِ. والثاني عامٌ في الصلاةِ، خاصٌ في الأوقاتِ.

فهذان العمومان - إمَّا أن يُعلمَ تقدُّمُ أحدِهما على صاحبِهِ، أو لا يُعلمَ.

فإن علم \_ وكانا معلومين، أو مظنونين، أو كانَ المتقدِّمُ مظنوناً والمتأخِّر معلوماً \_: كان المتأخِّر ناسخاً للمتقدِّم على قول من قال: «العامُّ ينسخُ (٤) الخاصُّ المتقدِّم»؛ لأنَّهُ إذا كانَ \_ عندهم \_ أنَّ العامُّ المتأخرِّ ينسخُ الخاصُّ المتقدِّم، فما لم يثبتْ كونَهُ أعمُّ من اللفظِ المتقدِّم \_ أولى بأن يكونَ ناسخاً.

وإن كانَ المتقدِّمُ معلوماً، والمتأخرُ مظنوناً: لم يجزُّ \_ عندهم \_ أن ينسخَ الثاني الأوَّلَ، ووجبَ الرجوعُ فيهما (°) إلى الترجيع .

<sup>(</sup>١) الآية (٢٤) من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) حديث النوم عن الصلاة أو نسيانها حديث صحيح ورد بطرق مختلفة وألفاظ كثيرة أخرجه مسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه عن أبي هريرة، وأحمد والشيخان والترمذي والنسائي عن أنس على ما في الفتح الكبير: (٣٤٣/٣) والجامع الصغير: (٣١٨/٣) وانظر اللؤلؤ والمرجان الحديث (٣٩٧)، والتلخيص (٢١١)، و(١/٥٥/١)، و(ج٢، ص ٤٦)من كتابنا هذا.

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث الأوقات التي تكره فيها الصلاة ودفن الموتى وهو حديث صحيح رواه الجماعة إلا البخاري. على ما في نصب الراية: (١/ ٢٤٩ ـ ٢٥٠) والدارية: الحديث (١٠٩) وانظر (١١٠) المتفق عليه من حديث ابن عباس، كما اتفقا عليه من حديث أبي هريرة وأبي سعيد، وقد أخرج بعض طرقه أحمد والطحاوي والبيهقي، وراجع نيل الأوطار: (١٠١ ـ ١١٢).

<sup>(1)</sup> عبارة آ: «ناسخاً للخاص».

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، آ، ي، س. وفي غيرها: «فيه».

فأمًا من يقول: «إنَّ العامَّ المتأخِّر يُبنى على الخاصِّ المتقدِّم ، والخاصُّ المتأخُّر يُخرِجُ بعضَ ما دخل(\*) - تحت العامِّ المتقدّم» - فاللاتقُ بمذهبه أن لا يقولَ في شيءٍ من هذه الأقسام - بالنسخ ؛ بل يذهب إلى الترجيح ؛ لأَنَّهُ ليس يتخلصُ (١) كونُ المتأخِّر - أخصَّ من المتقدَّم ، حتى يُخرِجَ من المتقدَّم ما دخلَ تحت المتأخِّر.

وأمًّا إذا لم يعلم تقدَّمُ أحدِهما على الآخرِ - فإن كانا معلومين: لم يجزَّ ترجيعُ أحدِهما على الآخرِ بقوَّة الإسنادِ، لكن يجوزُ الترجيعُ بما يتضمَّنُهُ أحدُهما: من كونهِ حاظراً (٢)، أو مثبتاً حكماً شرعياً؛ لأنَّ الحكمَ بذلك - طريقُهُ الاجتهادُ - وليس في ترجيع أحدِهما على الآخر اطراحُ الآخرِ؛ بخلافِ ما إذا تعارضا من كلَّ وجهٍ، فإن لم يترجعُ أحدُهما على الآخرِ: فالحكمُ التخييرُ.

وأمَّا إذا كانا(٣) مظنونين: جاز ترجيحُ كلِّ واحدٍ منهما على الآخرِ - بقوَّةِ الإسنادِ، وبما تضمَّنهُ الحكمُ.

وإذا لم يترجح: فالحكمُ التخييرُ.

وأمَّا إن كانَ أحدُهما معلوماً، والآخرُ مظنوناً: جاز ترجيحُ المعلومِ على المظنون، لكونهِ معلوماً.

فإن ترجَّعَ المظنونُ عليهِ \_ بما يتضمَّنُ الحكمَ ، حتى حصلَ التعارضُ \_ فإن (1) الحكمَ ما قدَّمناه .

القسمُ الرابعُ: إذا كان أحدُهما عامًّا، والآخرُ خاصًّا.

فإن كانا معلومين، أو مظنونين \_ وكان الخاصُّ متأخِّراً: كان ناسخاً للعامُّ المتقدِّم.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٢) نمن س.

<sup>(</sup>١) كذا في آ، وهو المناسب. ولفظ غيرها: «يتلخص».

<sup>(</sup>٢) كذا في ل، وهو الصحيح، ولفظ غيرها: «محظوراً».

 <sup>(</sup>٣) لفظ ح: «كان».
 (٤) لفظ آ: «ان».

وإن كانَ العامُّ متأخَّراً: كانَ ناسخاً للخاصُ المتقدِّم ِ عند الحنفيَّةِ. وعندنا أنه يُبْنَى العامُّ على الخاصِّ(١).

وإن وردا - معاً: خُصَّ العامُّ بالخاصُّ إجماعاً.

وإن جُهلَ التاريخُ: فعندنا يُبني (\*) العامُّ على الخاصُّ.

وعند الحنفيَّةِ: يُتُوقُّفُ فيه.

و[أمّا(\*)] إن كانَ أحدُهما معلوماً، والآخرُ مظنوناً فقد اتَّفقوا: على تقديم المعلوم على المعلوم على المعلوم على المعلوم على المظنون خاصاً ووردا معاً، وذلك: مثلُ (\*) تخصيص الكتابِ والخبرِ المتواترِ بخبرِ الواحدِ والقياسِ. وقد ذكرنا أقوالَ الناسِ فيهما في باب العموم (\*).

<sup>(</sup>١) عبارة ح: «يبنى الخاصّ على العام».

<sup>(</sup>۴) آخر الورقة (۱۰۷) من ي.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح، ج.

<sup>(</sup>٣) لفظ س، ي: «مع».

<sup>(</sup>٤) انظر: الجزء الثاني، ص ٧٨، وما بعدها، و ص (٩٠) وما بعدها.

القسمُ الثالث(١): في تراجيع (١) الأخبار.

ترجيحُ الخبر . إمَّا أنْ يكونَ بكيفيَّةِ إسنادهِ،

أو بوقتِ ورودهِ،

أو بلفظِهِ،

أو بحكمِهِ.

أو بأمرِ خارج (٣) عن ذلك.

القول في التراجيع الحاصلة (\*) في الإسناد:

واعلم: أنَّ الترجيحَ \_ إمَّا أن يقعَ بكثرةِ الرواةِ، أو بأحوالهم.

أمًّا الواقعُ بكثرة الرواةِ \_ فمن وجهين:

### أحدُهما:

أَنَّ الخبرَ الذي رواتُه أكثرُ: راجعً على الَّذي لا يكونُ كذلك. وقد تقدَّم النَّهُ.

### الثاني(\*):

أن يكون أحدهما ١٠) أعلى إسناداً، فإنَّهُ مهما كانت الرواةُ (٥) أقلَّ: كَانَ

(٢) كذا في جـ، آ. ولفظ غيرهما: «ترجيح».

(٣) لفظ ي: (يخرج).

(\*) آخر الورقة (١٦٢) من آ. (\*) آخر الورقة (١٧٥) من جه.

(٤) في ج.، آ، ي: «أحد الخبرين». (٥) لفظ آ: «الرواية».

<sup>(</sup>١) في جد، ى: «الخامس»، وهو خطأ، فهذا هو القسم الثالث من أقسام الباب: فالأول في التعادل والثاني في مقدمات الترجيح، وهذا هو الثالث.

احتمالُ (\*) الكذب والغلطِ (\*) \_ أقلً ، ومهما كانَ ذلك أقلً : كانَ احتمالُ الصحّةِ أَظهرَ ، [وإذا كانَ أظهر (١)]: وجب العملُ به .

فعلوُّ الإسنادِ راجعٌ \_ من هذا الوجهِ ؛ لكنَّهُ مرجوحٌ من وجه آخرٌ ، وهوَ: كونَّهُ نادراً .

[و<sup>(1)</sup>] أمَّنا التراجيحُ الحاصلةُ بأحوال ِ الرواةِ ـ فهي<sup>(1)</sup>: إمَّا العلمُ، أو<sup>(1)</sup> الورعُ، أو الذكاء، أو الشهرة، أو زمان الرواية، [أو كيفيَّةُ الروايةِ <sup>(0)</sup>].

(١) أمَّا التراجيعُ الحاصلةُ بـ «العلم » ـ فهي على وجوه:

#### أحدُها:

أن روايةَ الفقيهِ ـ راجحةً على روايةٍ غير الفقيهِ .

[و(<sup>v</sup>)] قالَ قومٌّ: هذا الترجيحُ إنَّما يعتبرُ في <sup>(^)</sup> خبرين مرويَّين بالمعنى؛ أمَّا المرويُّ باللَّفظِ ـ فلا .

والحقُّ: أنَّـهُ يقـعُ بهِ الترجيعُ [مطلقاً(١)]؛ لأنَّ الفقية يميّزُ بينَ ما يجوزُ، و[بين أن يجوزُ الله يجوزُ الله يجوزُ الله على والله على الله على الله عنه عنه، وسأل عن مقدِّمتِه، وسببِ ورودِه، فحينئذ: يطّلعُ على الأمرِ الذي يزولُ به الإشكالُ:

أمًّا من لم يكنُّ عالماً ـ فإنَّهُ لا يميِّزُ بينَ ما يجوز، و [بين(١١٠]مالايجوزُ فينقلُ:

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٥٨) من ص.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة(١٧٠) من ح.

<sup>(</sup>١) ساقط من ي.

 <sup>(</sup>٣) لم ترد الواو في ح، آ.
 (٣) في س: (وهي ٥٠).

 <sup>(</sup>٤) في ى: «وإمّا».

<sup>(</sup>٦) زاد في ي: (و). (٦) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>۱۰) هذه الزيادة من ي، آ. (۱۱) هذه الزيادة من ح، آ، ي

القدر الذي سمعه (٥)، وربّما يكونُ ذلك القدرُ \_ وحدَه \_ سبباً (١) للضلال . وثانيها:

إذا كانَ أحدهما أفقه من الآخر -: كانت رواية (٢) الأفقه راجحةً ؛ لأنَّ الوثوق باحترازِ الأفقهِ عن ذلك الاحتمال ِ المذكور - أتمُّ من الوثوقِ باحترازِ الأضعفِ منه.

## وثالثها:

إذا كانَ أحدُهما عالماً بالعربيَّةِ: كانت روايتُهُ راجحةً على من لا يكونُ كذلك؛ لأنَّ الواقفَ على اللسانِ \_ يمكنُه من التحقُظِ من مواضِع الزللِ ، ما لا يقدرُ عليهِ غيرُ العالم بهِ .

ويمكنُ أن يقالَ: بل هو مرجوحٌ؛ لأنَّ الواقفَ على اللسانِ ـ يعتمدُ على معرفِتِه، فلا يبالغُ في الحفظِ: اعتماداً على خاطرِه، والجاهلُ باللسانِ يكونُ خاتفاً: فيبالغُ في الحفظِ.

### ررابعها: .

روايةُ الأعلم ِ بالعربيَّةِ ـ راجحةٌ على روايةِ العالم ِ بها. والوجهُ: ما تقدَّمَ في الأفقه.

#### وخامسها:

أن يكونَ أحدُهما صاحبَ الواقعةِ فيما يروى فيكونَ خبرُهُ راجعاً؛ ولهذا أوجبنا الغسلَ بالتقاءِ الختانين، بحديثِ عائشة ـ رضي الله عنها ـ في ذلك، ورجَّحْناه على روايةِ غيرِها عن النبيِّ ـ ﷺ ـ: «الماءُ من الماءِ»؛ لأنَّ عائشةَ كانت أشدً علماً بذلك.

ورجَّح الشافعيّ رواية أبي رافع، على رواية ابن عبَّاس ـ في تزويج ميمونة،

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٣) من س.

<sup>(</sup>١) لفظ ي: (سبيلًا).

<sup>(</sup>۲) في خ، ى: «روايته».

لَّانَّ أَبا رافع كان السفيرَ في ذلك: فكان أُعرفَ بالقصّةِ (١).

### وسادسُها:

[روايةُ(٢)] مَن مجالستُهُ للعلماءِ أكثرُ، أرجحُ .

### وسابعُها :

روايةً من مجالستُهُ للمحدِّثين أكثر، أرجعُ .

### وثامنُها:

أن يكونَ طريقُ إحدى الروايَتْين \_ أقوَى: وذلك إذا روى ما يقلُّ اللّبسُ: كما إذا رَوى أنَّه شاهدَ زيْداً ببغدادً \_ وقتَ السحرِ، والآخرُ يروي(٣) أنَّه شاهدهَ \_ وقتَ الظهر \_ بالبصرةِ: فطريقُ هذا أظهرُ والاشتباهُ على الأوَّلِ أكثرُ.

<sup>(</sup>١) أبو رافع - هو: مولى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - اختلف في اسمه توفي في المدينة بعد استشهاد عثمان - رضي الله عنهما. انظر ترجمته في الإصابة: (٢٧/٤) الترجمة (٣٩١)، وتهذيب التهذيب: (٢٧/١٧). وحديث ابن عباس - هو ما رواه البخاري أن النبي - صلى الله عليه وآله وسلم - تزوج ميمونة وهو محرم: (٤/٥٤)، و(٢٩٢/٧)، و(٢٩٢/٧)، و(٢٩٢/١) من هامش فتح الباري، وأخرجه أبو داود الحديث (١٨٤٤)، والبيهقي في السنن: (٥/٦٦). كما أخرجه الإمام الشافعي في مسنده انظر البدائع: (٢٩/١)، وهو عند مسلم الحديث (١٤١٠) والترمذي الحديث (٨٤٤١) والنسائي الحديث (٢٨٤٣)، وابن ماجه الحديث (١٤٨٤) وانظر الجزء الثالث، ص ٢٦٦، وما بعدها من كتابنا هذا.

وأما حديث أبي رافع \_ فقد أخرجه الإمام الشافعي في المسند: (١٨/٢) ومالك في الموطأ: (٣٤٨/١) الحديث (٦٦/٥) باب نكاح المحرم، والبيهقيّ في السنن: (٦٦/٥).

وأمّا ترجيح الإمام الشافعي لحديث أبي رافع فراجعه مفصلًا في الأم (٥/١٧٠ ـ ١٧٩) واختلاف الحديث للإمام الشافعيّ أيضاً الملحق بالأم في الجزء الثامن (٥٣٠)، ومختصر المزني الملحق بها أيضاً (١٧٥/٨)، وراجع ما قاله الحافظ ابن حجر أيضاً في الجمع بين الحديثين في المواضع المذكورة سابقاً. وراجع السمط الثمين: (١٣٢).

<sup>(</sup>٢) لم تود الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٣) لفظ غير ح: ١يروي١.

أُمَّا التراجيحُ الحاصلةُ بـ «الورعِ» ـ فهي على وجوهٍ:

#### أحدُها(١):

روايةُ من ظهرتْ عدالتُهُ بالاحتبارِ \_ [راجحةُ(٢)] على روايةِ مستورِ الحال ِ: عند من يقبلها.

#### وثانيها:

رواية من عرفت عدالتُــه بالاختبــارِ ـ أولى من رواية من عرفت عدالتُـهُ بالتزكية ؛ إذ ليسَ الخبرُ كالمعاينة .

### وثالثُها:

روايةُ من عرفتْ عدالتُه بتزكيةِ جمع كثيرٍ ـ أولى من روايةِ من عرفت عدالتُهُ بتزكيةِ جمع قليل .

#### ورابعها:

روايةُ من عرفت عدالتُهُ بتـزكيةِ من كانَ أكثـرَ بحثاً في أحوالِ الناسِ، واطّلاعاً عليها ـ أولى من روايةِ من عرفت عدالتُهُ بتزكيةِ من لم يكن كذلك.

### وخامسها :

روايةً من عرفت عدالتُهُ بتزكيةِ (٣) الأعلم ِ الأورع ِ \_ أولى من روايةِ من عرفت عدالتُهُ بتزكيةِ العالم الورع .

#### وسادسها:

رواية من عرفت عدالتُهُ بتزكيةِ المعدِّل ـ مع ذكرِ أسبابِ العدالةِ ـ أولى من روايةِ من زكَّاهُ المعدِّلُ، بدونِ ذكرِ أسبابِ العدالةِ .

<sup>(</sup>١) لفظ آ: والأول أ.

 <sup>(</sup>٢) زيادة لم ترد في سائر الأصول، فلعلها سقطت من النساخ سهواً، أو قدرت تقديراً
 آثرنا اثباتها.

<sup>(</sup>۳) زاد في غير ح: «الرجل».

#### وسابعها:

المزكِّي إذا زكَّى الروايَ، فإن عمل بخبره: كانت روايتُهُ راجحةً على ما إذا زكَّاه، وروَى خبرَه.

### وثامنُها:

روايةُ العدل ِ ـ الّذي لا يكونُ (\*) صاحبَ البدعة ـ أولى من روايةِ العدل ِ المبتدع (\*) سواء كانت تلك البدعةُ كفراً في التأويل ، أو لم تكن .

أمًّا التراجيحُ الحاصلةُ بسبب «الذكاءِ» \_ فهي على وجوهِ:

#### أحدُها:

روايةُ الأكثرِ(\*) تيقُظاً، والأقلِّ نسياناً \_ راجحةٌ على روايةٍ من لا يكونُ كذلك.

### وثانيها:

إذا كانَ أحدُهما أشدَّ ضبطاً، لكنَّهُ أكثرُ نسياناً، والآخرُ يكونُ أضعفَ ضبطاً، لكنَّهُ أقلُ نسياناً، ولم تكن قلَّةُ الضبطِ (\*)، وكثرةُ النسيانِ -: بحيثُ تمنعً من قبول خبره - على ما بينًا في باب الأخبارِ - فالأقربُ التعارضُ.

### وثالثها:

أن يكونَ أحدُهما أقوى حفظاً لألفاظِ الرسولِ \_ صلى الله عليه وسلم \_ من غيره ؛ فإنَ الحجَّةَ \_ بالحقيقةِ \_ ليست إلا في كلام ِ الرسول ِ عليه الصلاةُ والسلامُ.

### ورابعُها:

أن يجزمَ أحدُهما، ويقولَ الآخرُ: كذا قالَ فيما أظنُّ.

### وخامسُها:

أَن يكونَ الرواي قد اختلطً(١) عقلُهُ في بعض ِ الأوقاتِ، ثُمَّ لا يُعْرَفُ أَنَّهُ

<sup>(\*)</sup> أخر الورقة (١٧٦) من جـ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۷۱) من ح. (\*) آخر الورقة (۱۹۳) من آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٤) من س. (١) لفظ ي: «اخبتْط»، وهو تصحيف.

روى هذا الخبرَ حالَ سلامةِ العقل ، أو حالَ اختلاطِه'''.

#### وسادسها ;

إذا كان أحدُهما حفظَ (٢) لفظَ الحديثِ، والآخرُ عوَّلَ على المكتوبِ ـ: فالأوَّلُ أولى ؛ لأنَّهُ أبعدُ عن الشبهةِ. وفيه احتمالٌ.

أمّا التراجيحُ الحاصلةُ بسبب «شهرة الرواي» - فأمورٌ:

#### أحدُها:

أَنْ يَكُونَ مِن كَبَارِ الصَحَابَةِ ؛ لأَنَّ دينه لمَّا (٤) منعهَ عن الكذب: فكذا (٩) منصبهُ العالي يمنعُه [عنه (٦)] ؛ ولذلك كانَ عليٌّ \_ رضي الله عنه \_ يُحلُّفُ الرواة، وكانَ يقبلُ رواية «الصلَّايق» من غير التحليف (٧).

### وثانيها (^):

صاحب الاسمين مرجوح بالنسبة إلى صاحب الاسم الواحد.

#### وثالثها(1):

روايةً معروفِ النسب ـ راجحةً على روايةِ مجهول ِ النسب.

ورابعها 🌅

أن يكونَ في رواةً أحدِ الخبرين ـ رجالٌ تلتبسُ أسماؤهم بأسماءِ قوم

<sup>(</sup>١) في ى: ١٠ختباطه ،.

<sup>(</sup>٢) كذا في ى، وعبارة غيرها: وأحفظ للفظ».

<sup>(</sup>ه) لفظ ي: وفكذلك». (٦) انفردت بهذه الزيادة ح.

 <sup>(</sup>٧) زاد في ح: «فكذلك» وفي ح، آ، ى زيادة: و«ثانيها التدليس سبب المرجوحية».
 ويبدو أنّها زيادة مقحمة. وانظر الحاصل: (٩٣٥) وشرح الجلال (٣٦٥/٢).

<sup>(</sup>٨) في ح، جد: ودوثالثهاء.

<sup>(</sup>٩) في جـ، آ، ي: ﴿ وَرَابِعَهَا هِ :

<sup>(</sup>١٠) في ح، جـ، آ: «وحامسها». (١١) لفظ ي: «رواية».

ضعفاء، ويصعبُ التمييزُ : فيرجَّحُ عليهِ الخبرُ الَّذي لا يكونُ كذلك. أمَّ التراجيحُ الراجعةُ إلى زمانِ الروايةِ (١) ـ فأُمورٌ:

#### أحدُها:

إذا كانَ قد اتَفق لأحدِهما روايةً الحديثِ في زمانِ الصّبا، وغيرِ زمانِ الصبا - فروايتُهُ مرجوحةٌ بالنسبة إلى روايةِ من لم يروِ إلّا في زمانِ البلوغِ .

### وثانيها:

إذا كانَ أحدهما قد تحمّلَ الحديث \_ في الزمانين، ولم يرو إلّا [في ٢٠] حالةِ البلوغ \_: فهو مرجوحٌ بالنسبةِ إلى من لم يتحمّلُ، ولم يرو إلّا في الكبرِ. وثالثها:

من احتملَ فيهِ هذان الوجهان: كانَ مرجوحاً \_ بالنسبةِ إلى من لم يوجد ذلك نمه.

أمًّا التراجيحُ العائدةُ إلى كيفيَّةِ الرواية (٣) ـ فأمورُ:

#### أحدها:

أن يقعَ الخلافُ في أحدِهما: أنَّهُ موقوفٌ على الراوي(\*)، أو مرفوعٌ إلى الرسول ِ ـ صلى الله عليه وسلم ـ: فالمتفق على كونِهِ مرفوعًا أولى .

#### وثانيها:

أن يكونَ أحدُ الخبرين منسوباً إليهِ قولاً، والآخرُ اجتهاداً: بأن يرويَ: أنّه وقعَ ذلك في مجلس الرسول \_ صلى الله عليه وسلّم \_ فلم ينكر عليه . \_ فالأوَّل أولى ؛ لأنَّهُ أقلُ احتمالاً .

<sup>(</sup>١) كذا في ح، ولفظ غيرها: «الرواة».

<sup>(</sup>٢) لم ترد في ح، ي.

<sup>(</sup>٣) لفظ س: «الرواة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٨) من ي.

### وثالثُها :

أن يذكر أحدُهما سببَ نزول ذلك الحكم ، ولم يذكر [٥(١)] الآخرُ: فيكونُ الأوَّلُ راجحاً؛ لأنَّهُ يدلُّ على أنَّهُ كانَ له ـ من الاهتمام بمعرفة ذلك [الحكم(١)] \_ ما لم يكن للآخر.

### ورابعها:

أن يرويَ أحدُهما الخبرَ بلفظِهِ، والآخرُ بمعناه، أو يحتمل أن يكون قد رواه [بمعناه ٣]: فالأوّلُ أولى .

### وخامسُها:

أَن يرويَ أَحدُهما حديثاً يعضَّدُ (٤) الحديثَ الأوَّلَ: فيترجَّحُ على ما لا يكونُ كذلكَ،

### وسادسُها :

إذا أنكر(°) راوي الأصل \_ فقد ذكرنا فيه تفصيلًا، وكيف كانَ: فهو مرجوحً بالنّسبة إلى ما لا يكونُ كذلكَ.

#### وسابعها:

لوقبلنا المرسلَ فإذا أرسلَ أحدُهما، وأسندَ الآخرُ: فعندنا المسندُ أولى . وقالَ عيسى بن أبانَ: المرسلُ أولى .

وقالَ القاضي [عبد الجبّارات]: يستويانِ.

#### لنا:

أَنَّهُ إِذَا أَرْسُلَ: فعدالتُهُ معلومةً لرجل ِ واحدٍ، وهو الَّذي يروي عنه. وإذا

<sup>(</sup>١) انفردت بهذه الزيادة خ. (٢) هذه الزيادة من ح، ي.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، آ. ولفظ ي: «باللفظ» وهو وهم.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، آ، ى. وفي النسخ الأخرى: «يعاضد».

 <sup>(</sup>٥) زاد في آ: «رواية راوي الفرع».
 (٦) سقطت الزيادة من غيرح:

أسند: صارت (\*) عدالته معلومة للكلّ ؛ لأنّه يكون كلّ واحدٍ (١) متمكّناً من البحثِ عن أسبابِ جرحه وعدالته ، ولا شكّ أنّ من لم تظهرْ عدالته إلّا لرجل واحدٍ - يكونَ مرجوحاً بالنّسبة إلى من ظهرتْ عدالته لكلّ أحدٍ ؛ لاحتمال أن يكونَ قد خفي حالُ (\*) الرجل على إنسانِ واحدٍ ، [و(٢)] لكن يبعدُ أن يخفى حالُهُ على الكلّ : فثبتَ أنّ المسند أولى .

## احتجُّ المخالفُ بأمرَين:

### الأول الأ:

أنّ الثقة لا يقولُ: «قالَ (\*) الرسولُ ذلكَ» - فيحكمُ عليهِ بالتحليلِ والتحريمِ ، ويشهدُ به إلا وهو قاطعٌ ، أو كالقاطع بذلك ، بخلاف ما إذا أسندَ الحديثَ وذكرَ الواسطة : فإنّه لم يحكمُ على ذلك الخبرِ بالصحَّةِ ، فلم يزدُ على حكايةٍ أنّ فلاناً (\*) زعمَ : أنّ الرسولَ - عليه الصلاةُ والسلامُ - قالَ ذلك . فكانَ الأوّلُ أقوَى .

### الثاني:

روي: [أنّ (1)] الحسنَ قالَ: «إذا حدّ ثني أربعةُ نفرٍ من أصحاب رسولِ الله عليه صلّىٰ الله عليه وسلّم - بحديث، تركتُهم وقلتُ: قالَ رسولُ اللهِ صلّىٰ الله عليه وسلّم». فأخبرَ عن نفسِهِ: أنّهُ لا يستجيزُ هذا الإطلاق إلّا عند فرطِ الوثوقِ. [و(1)] الجوالُ عن الأوّل:

[أنَّ (٢)] قولَ الراوي: «قالَ رسولُ اللهِ صلى الله عليه وسلَّم» - لا يمكنُ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٧) من جـ.

<sup>(</sup>۱) في غيرح، آ، ي: «واحد».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٥) من س. (٢) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٣) كذا في آ، ولفظ غيرها: «أحدهما».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٢) من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٤) من أ. ﴿ ﴿ ﴾ هَذَهُ الرَّيَادَةُ مَنْ حَ.

<sup>(</sup>a) هذه الزيادة من ح، آ، ج. (٦) لم ترد الزيادة في ي.

إجراؤه على ظاهره؛ لأنّه يقتضي الجزم بصحّة حبر الواحد، وهو جهل، وغيرُ جائز. فوجبَ حملًه على الله عليهِ جائز. فوجبَ حملًه على أنّ المراد منه: «أني أظنّ أنّ رسولَ الله عليه وسلّم - قال»، وإذا كانَ كذلك: كانَ الإسنادُ أولى من الإرسالِ؛ لأنّ في الإسنادِ - يحصلُ ظنّ العدالةِ للكلّ، وفي الإرسالِ لا يحصلُ ذلك الظنّ إلا للواحد.

و [هذا(١)] هو الجوابُ \_ بعينهِ \_ عن الوجهِ الثاني .

قرعان :

الأوَّلُ :

لوصح رجحانُ «المرسل »على «المسنِد» ـ فإنّما يصح لوقالَ الراوي: «قالَ رسولُ اللهِ صلّى الله عليهِ وسلَّم»، أمّا إذا لم يقلْ ذلك، بل قالَ: «عن النبيّ» ـ صلّى الله عليهِ وسلَّم ـ فالأظهرُ: أنّهُ لا يترجّعُ ، لأنّهُ في معنى قوله: «روي عن الرسول ».

[الثاني:

رَجُّحَ قَومٌ بالحريةِ والذكورةِ: قياساً على الشهادةِ. وفيهِ احتمال'']. القولُ في التراجيح الراجعةِ إلى حال ورودِ الخبر:

وهي ثمانية:

الأوَّلُ:

أَنْ تَكُونَ إِحدى الآيتين، أو الخبرين مدنياً، والآخر مكيّاً. فالمدنيُّ مقدّمُ لأنَّ الغالبَ في المكيّاتِ \_ ما كانَ قبلَ الهجرةِ، والمدنيُّ لا محالة \_ مقدّمُ عليه (٣).

 <sup>(</sup>١) لم ترد في آ.

<sup>(</sup>٢) ساقط من ح، ولفظ «رجع» كما في آ، وفي غيرها: «يرجع».

<sup>(</sup>٣) لفظ ي: «عليها».

أمّا المكيّاتُ(١) المتأخّرةُ عن المدنيّاتِ \_ فقليلةٌ ، والقليلُ ملحقٌ(١) بالكثير: فيخصلُ الرجحانُ .

### الثاني:

الخبرُ الذي يظهرُ (٤) ورودُه بعدَ قوَّة الرسول \_ عليه الصلاةُ والسلامُ \_ وعلوَّ شأنِهِ : راجعٌ على الخبرِ الَّذي لا يدلُّ على ذلك ؛ لأنَّ علوَّ شأنِهِ كان في آخرِ (٩) أمرِه \_ صلى الله عليهِ وسلَّم \_ : فالخبرُ الواردُ \_ في هذا الوقتِ \_ حصلَ فيه ما يقتضى تأخَّرةُ عن الأول .

والأولى أن يفصّل، فيقال: إن دلَّ الأوَّلُ على علوِّ الشَّانِ، والثاني على الضعفِ ـ: ظهرَ تقديمُ الأولِ على الثاني.

أمًّا إذا لم يدلَّ الثاني لا على القوة، ولا على الضعف \_ فمن أينَ يجبُ تقديمُ الأوّل عليه؟

#### الثالث:

أن يكونَ راوي أحدِ الخبرين متأخّر الإسلام ، ويعلمَ أنَّ سماعَه كانَ بعدَ إسلامِهِ، وراوي الخبر الثاني متقدّمَ الإسلام . فيقدَّمُ الأوَّلُ؛ لأنَّهُ أظهرُ تأخُّراً.

والأولى أن يفصَّل فيقال: المتقدِّمُ إذا كانَ موجوداً مع المتأخِّرِ، لم يمتنعُ أن تكونَ روايته (\*) متأخرةً عن روايةِ المتأخِّر.

وأمًّا إذا علمنا: أنَّهُ ماتَ المتقدَّمُ قبل إسلام المتأخرَّ، أو علمنا أنَّ أكثر رواياتِ() المتقدَّمِ متقدِّمٌ على رواية المتأخر فها هنا : نحكمُ بالرجحانِ ؛ لأنَّ النادرَ يلحقُ() بالغالب.

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «الأيات».

<sup>(</sup>٢) في غيرح: «ملحق».

<sup>(</sup>٣) زاد في ى: «و». (٤) لفظ ي: «ظهر».

<sup>(</sup>۵) عبارة ى: «آخر عمره». (۵) آخر الورقة (۵۹) من ص.

<sup>(</sup>٩) في غير ح: «رواية». (٧) في غير آ: «ملحق».

## الرابع :

أَنْ يَحْصَلُ إِسَلامُ الرَّاوِيينِ مَعَا: كَإِسَلامِ خَالَدٍ وَعَمْرُو بِنَ الْعَاصِ ، لَكُنْ يَعْلَمُ أَنَّ سَمَاعَ أَحْدِهُمَا: بَعْدَ إِسَلَامِهِ ، ولا يَعْلَمُ ذَلَكَ فِي سَمَاعِ الآخِرِ: فَيَقَدَّمُ الْأَوَّلُ ؛ لأَنَّهُ أَظْهَرُ تَأْخُواً.

#### الخامس:

أن يكون أحدُ الخبرين مؤرخًا بتاريخ محقَّقٍ (١)، والآخر [يكونُ (٢)] خالياً عن التاريخ: فيقدُّمُ الأوَّلُ(\*)؛ لأنَّه أظهرُ(\*) تَاخُّراً.

مثاله. ما روي أنّه عليه الصلاة والسلام في مرضه الّذي توفي فيه - «حربج فصلى بالناس قاعداً، والناس قيام ٣٠». فهذا يقتضي جواز اقتداء القائم بالقاعد.

و [قد<sup>(٤)</sup>] روي: أنَّـهُ عليهِ الصلاةُ والسلامُ قالَ: إذا صلَّىٰ الإمامُ قاعِداً فصلُّوا قعوداً ـ أَجمعين<sup>(٥)</sup>، وهذا يقتضي عدمَ جوازِ ذلك؛ فرجَّحنا الأوَّلَ؛ لأنَّهُ

<sup>(</sup>١) كذا في آ، ولفظ غيرها: «مضيّق»، وهو قريب.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في س، ل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٦) من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٨) من جـ.

<sup>(</sup>٣) حديث صلاة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ قاعداً وأبو بكر خلفه والناس قياماً في مرض موته ظهر يوم السبت أو الأحد السابق ليوم وفاته يوم الاثنين ـ حديث متفق عليه، وله طرق يطول ذكرها كما قال الحافظ في التلخيص بحاشية المجموع: (٤/ ٣٢٠)، وانظر (٢٦٦) من الجزء نفسه لمعرفة مذاهب العلماء في الصلاة خلف القاعد، واختلافهم فيها ومناهجهم في الجمع بين هذا الحديث والأحاديث المنحرى التي دلت على المنع من ذلك. (١٤٤/٢) وما بعدها. وانظر فتح الباري: (١٧٠/٢ ـ ١٧٧)، وصحيح مسلم: (١٣٧٤) ط المصرية.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٥) الحديث صحيح رواه البخاري، فانظر قتح الباري: (١٥١/٢) ومسلم =

كانَ في آخرِ أحوال النبيّ - عليه الصلاة والسلام . وأمَّا الثاني - فيحتملُ أنَّهُ كانَ قبلَ المرض .

### السادسُ:

أَن يكونَ أحدُهما مؤقَّتاً بوقت [متقدّم (١٠)]، والآخرُ يكونُ خالياً [عن الوقت (٢٠)] فيقدَّمُ الخالي؛ لأنَّهُ أشبهُ بالمتأخّر.

## السابع:

أن تكونَ حادثةً كانَ الرسولُ - صلى الله عليه وسلَّم - يغلِّظُ فيها: زجراً لهم عن العادات القديمةِ ، ثمَّ خفّف (") فيها نوعَ تخفيفٍ: [فيرجَّحُ التخفيفُ(")] على التغليظ؛ لأنَّهُ أظهرُ تأخّراً.

وهذا ضعيف؛ لاحتمال أن يقال: بل يرجَّحُ التغليظُ على التخفيف، لأنَّهُ عليه الصلاةُ والسلامُ ما كانَ يغلُّظ إلّا عندَ علو شأنِه، وذلك متأخَّر.

### الثامن:

عمومان (\*) متعارضان (\*): أحدُهما واردٌ ابتداءاً، والآخرُ على سبب: فالآوَلُ أُولَى ، لأنَّ من الناسِ من قال: «الواردُ على السببِ يختصُّ (١) به، ولا يعمُّ ، لكن ذلك وإن لم يجبُّ فلا أقلَ من أن يفيدَ الترجيح .

<sup>= (</sup>٤/٢٥)ط المصرية، وبه أخذ الإمام أحمد والأوزاعيّ، وانظر المغني والشرح: (٢/٨٤) وما بعدها، وقال الإمام الشافعي بنسخ هذا الحديث بالحديث السابق. فانظر المجموع: (٢٦٦/٤)، والأم: (١٧١/١)، واختلاف الحديث: (٤٩٧/٨)، ومختصر المزني ص (٢٢).

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٢) انفردت بهذه الزيادة ح. (٣) لفظ آ: ويخفف،

 <sup>(</sup>٤) ساقط من آ، وعبارة ي: «فيرجح التغليظ على التخفيف.

<sup>(</sup>٥) عبارة آ: «عمومات متعارضات».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٣) من ح.

 <sup>(</sup>٦) كذا في آ، ولفظ غيرها: «مختص».

واعلم: أنَّ هذه الوجوه - في التراجيح ِ - ضعيفةٌ، وهي لا تفيدُ إلَّا خيالًا ضعيفاً في الرجحان.

القول في(\*) التراجيع إلراجعة إلى اللفظ:

وهي من وجوه:

الأوّل(١):

أَنْ يَكُونُ اللَّفَظُ فِي أَحْدِهِما \_ بعيداً عن الاستعمال ِ وفيهِ ركاكةً، والآخرُ فصيحٌ .

فمن الناس: من ردًّ(١) الأوّل؛ لأنَّه عليه الصلاة والسلام - كانَ أفصحَ العرب، فلا يكونُ ذلك كلاماً له.

ومنهم من قبلَهُ، وحملَه على أنَّ الراوي رواهُ بلفظِ نفسِهِ.

وكيف ما كانَ ـ فأجمعوا على ترجيح الفضيح عليهِ.

وثانيها: قالَ بعضُهم: يقدُّمُ الأفصحُ على الفصيحِ .

وهو ضعيفٌ؛ لأنَّ الفصيحَ لا يجبُ في كلِّ كلامِ [٢٠٠٠] أن يكونَ كذلك(٤).

وثالثها:

أَنْ يَكُونَ أَحَدُهما عَامَّاً، والآخرُ خاصًا فيقدَّم الخاصُّ على العامِّ وقد تقدَمَ دليلُهُ في بَابِ العموم (أ).

<sup>(</sup>١) كذا في آ، ولفظ غيره الحدهاء.

<sup>(\*)</sup> آخِر الورقة (١٦٥) مَٰنَ آ.

<sup>(</sup>٢) كذا في ص، ل، س، ج، وفي النسخ الأخرى: «يرده».

<sup>(</sup>٣) لم يرد الضمير في آ.

<sup>(</sup>٤) زاد في ح: «ولذلك نرى تفاوتاً في فصاحة آيات القرآن»، وانظر شرح الجلال:

<sup>.(</sup>Y77/Y)

 <sup>(</sup>a) راجع مواضع متعدّدة من الجزء الثالث، ص ١٠٧، وما بعدها.

### ورابعُها:

أن يكونَ أحدُهما حقيقةً، والآخرُ مجازاً. فتقدُّمُ الحقيقةُ؛ لأنَّ دلالتَها أظهرُ.

وهـذا ضعيف (١٠)؛ لأنَّ المجازَ الغالبَ أظهرُ دلالةً من الحقيقة؛ فإنَّكَ لو قلتَ: «فلانٌ سخيٌ».

### وخامسُها:

أن يكونا حقيقتين، إلا أنَّ أحدَهما أظهرُ في المعنى، إمّا لكثرةِ ناقليه، أو لكونِ ناقلِهِ أَقَوَى وأتقنَ من ناقل غيره. ويجري ـ ها هنا ـ كلَّ ما ذكرناه في ترجيح الخبر: نظراً إلى [حال (٢)] الراوي.

### وسادسُها:

أن يكونَ وضع أحدِهما لمسمَّاه متَّفقاً عليهِ، ووضعُ الآخرِ مختلفاً فيه. وسابعُها:

أن الّذي يكون محتاجاً (٢) إلى الإضمارِ ـ مرجوحٌ بالنسبةِ إلى الّذي لا يحتاجُ إليه .

#### وثامنها:

الّذي يدلُّ على المقصودِ بالوضع ِ الشرعيِّ أو العرفيِّ - أولى مِمَّا يدلُ عليهِ بالوضع (\*) اللّغويّ.

وها هنا تفصيل : فإن اللفظ الَّذي صار شرعيًّا حملُه على المعنى الشرعيِّ أولى منْ حملِهِ على اللَّغويّ .

فامًّا الَّذي لم يثبتُ ذلكَ فيهِ \_ مثلُ أن يدلُّ أحدُ اللَّفظين بوضعَهِ الشرعيِّ

<sup>(</sup>١) زاد في ح، آ، جـ، ى: «لوجهين الأول أن»، وهي زيادة لا محل لها.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، آ، ج. وفي غيرها: «يحتاج».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٠٩) من ي.

على حكم (1)، واللفظُ الثاني بوضعهِ اللغويِّ على [حكم (٢)]، وليسَ للشرعَ في هذا اللَفظِ اللغويِّ عرف شرعيُّ - فلا نسلَمُ ترجيح الشسرعيِّ على هذا اللغويُّ : لأنَّ هذا اللّغويُّ إذا لم ينقِله الشرعُ - فهو لغويُّ عرفيُّ شرعيُّ.

وأمًا الثاني \_ فهو شرعيُّ ، وليس بلغويِّ ولا عرفيِّ (") ، والنقلُ على خلافِ الأصل (") ، فكانَ اللغويُّ أولى .

### وتاسعُها:

إذا تعارضَ مجازانِ \_ فالَّذي يكونُ أكثرَ شبهاً بالحقيقةِ: أولى .

وأيضاً: إذا تعارض خبران - ولا يمكنُ العملُ بأحدِهما إلا بمجازين، والآخرُ يمكنُ العملُ بهِ (\*) بمجازٍ واحدٍ: كانَ هذا راجعاً على الأوَّل ؛ لأنَّهُ أقلُ مخالفةً للأصل .

### وعاشرُها ::

أن يكونَ أحدُهما دخلَهُ التخصيصُ، والآخرُ لم يدخله [التخصيص (٢٠] [فالله على ١٠] الأوّل ؛ لأنّ الله دخلَهُ التخصيص (٢٠] يقدَّم على ١٠) الأوّل ؛ لأنّ الله دخلَهُ التخصيصُ قد أزيلَ عن تمام مسماهُ، والحقيقةُ مقدَّمةٌ على المجازِ.

## وحاديّ عشرها:

أن يدلَّ أحـدُهما على المرادِ من وجهين، والآخرُ من وجهٍ واحدٍ. يقدَّمُ الأوَّلُ؛ لأنَّ الظنَّ الحاصلَ منه أقوى.

<sup>(</sup>١) لفظ ي: والحكم،

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ي (٣) في آ: «بعرفي».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۱۷) من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٩) مَن جـ.

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في جُه، آ، ي.

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين انفردت به ح.

<sup>(</sup>٦) عبارة غيرح، آ: «يقدّم الأول».

### وثانيَ عشرها:

أن يكونَ أحدُ الحكمين مذكوراً مع علَّتِهِ، والآخرُ ليسَ كذلك فالأوَّلُ أقوى. ومن هذا القبيل: أن يكونَ أحدُهما مقروناً بمعنى مناسب، والآخر يكونُ

ومن هذا القبيل: أن يكون احدهما مقرونا بمعنى مناسب، والاخر يكون معلَّقًا() بمجرَّدِ الاسمِ. فيكونُ الأوَّلُ أولى.

## وثالثَ عشرها :

أَن يكونَ أحدُهما تنصيصاً على الحكم \_ مع اعتباره بمحلِّ آخرَ، والآخرُ ليسَ كذلكَ. يقدَّمُ الأوَّلُ في المشبَّهِ والمشبَّهِ به \_ جميعاً؛ لأنَّ اعتبار محلِّ (٢) بمحلِّ إشارةً إلى وجودٍ علةٍ جامعةٍ.

مثاله \_ قول الحنفية في قوله عليه الصلاة والسلام: «أَيُّما إِهابِ دبغَ فقد طهرَ (٣)»، كالخمرِ تُخلَّل فتحلُّ، رجَّحناه في المشبَّهِ على قوله عليه الصلاة والسلام: «لا تَنْتَفِعُوا من الميتَةِ بإِهابِ (\*) ولا عَصَبٍ (٤)». وفي المشبَّهِ بهِ \_ في مسألةِ تحليل الخمر \_ على قوله: «أَرقُهَا (٥)».

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «متعلقاً».

<sup>(</sup>٢) عبارة ي: «اعتبار المحل». (\*) آخر الورقة (١٧٤) من ح.

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الثالث، ص ١٢٩، من كتابنا هذا.

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه أصحاب السنن الأربعة وحسنه الترمذي. كما أخرجه أحمد في المسند على ما في نصب الراية: (١٢٠/١)، وأخرجه البيهقي في السنن: (١٤/١). وهو في التلخيص الحديث: (٤١). وقال الحافظ: رواه الشافعي في سنن حرملة، وأحمد والبخاري في تاريخه، والأربعة والدارقطني والبيهقي وابن حبًان عن عبدالله بن عكيم، قال: وفي رواية الشافعي وأحمد وأبي داود قبل موته بشهر، وفي رواية لأحمد بشهر أو شهرين. وقد تكلم في الحديث بكلام مفيد تحسن مراجعته والاطلاع عليه. وانظر - أيضاً - نيل الأوطار: (٧٤/١) وما بعدها.

 <sup>(</sup>٥) حديث أمر أبي طلحة لأنس بإراقة الخمر بعد نزول آية تحريمها، حديث صحيح ورد بألفاظ مختلفة عن أنس\_رضي الله عنه\_وأخرج بعضها مسلم في (١٤٨/١٣، و١٤٩، و١٠٩).
 و٠٥١). وفي النهي عن اتخاذ الخمر خلاً، انظر (١٥٢) من المطبعة المصرية، وانظر

### ورابعَ عشرها:

أن تكون دلالة أحدهما مؤكّدةً، ودلالة الأخرى لا تكون مؤكّدة فتقدم الأولى \_ كقوله عليه الصلاة والسلام: «فنكاحُها باطلٌ باطلٌ باطلٌ الله . (١٠).

### وخامسَ عشرها:

أَنْ يَكُونَ أَحَدُهُمَا تَنْصِيصاً عَلَى الحكم ، مع ذَكْرِ المَقْتَضِي لَضَدُّه \_ كَقُولِهِ . عليه الصلاةُ والسلامُ : «كُنْتُ نهيتُكم عن زيارةِ القبورِ أَلا فَزُورُوْهَا (٣)». يقدّمُ (٣) على ما ليس كذلكَ ؛ لأنَّ اللّفظَ يدلُّ على ترجيح ذلك على ضدَّه . ولأنَّ تقديمةَ يقتضي النسخَ مرَّدين . فيكونُ الأوَّلُ أولى .

### وسادسَ عشرها :

يقدَّمُ أَن يَكُونَ أَحدُ الدليلين مقروناً بنوع تهديدٍ. فإنَّهُ على ما لا يَكُونُ كذلك \_ كقوله عليه الصلاة والسلامُ: «مَنْ صَامَ يُومَ الشَكَ فَقَدْ عَصَىٰ أَبَا القاسم(٤)». وكذا القولُ، لو كانَ التهديدُ في أحدِهما أكثرَ.

بحاشيتها ما نقله النووي من مذاهب العلماء في تخليل الخمر. وراجع(ج٤، ص ٣٧٥)من.
 هذا الكتاب.

وأخرج أبو داود الحديث (٣٦٧٥) في «باب ما جاء في الخمر تخلّل» عن أنس أيضاً: أن أبا طلحة سأل النبيّ ـ صلى الله ـ عن أيتام ورثوا خمراً قال: «أهرقها»، قال: أفلا أجعلها خلاً؟ قال: «لا». وانظر بحاشيته ما قاله الخطابي في شرح الحديث، وما نقله من مذاهب العلمالاً في تغيير بعض الأشياء وتغيرها بنفسها، وأحكام ذلك.

ونحوه عنـد الترمذي في السنن الحديث (١٢٩٣، و١٢٩٤) وراجع ما أخرجه الإمام الشافعيّ منها في مسنده بدائع المنن: (٢/ ١٥٠ ـ ١٥١، و٢٣٨)، وراجع الموطأ ـ أيضاً ـ: (٢/ ٨٤٦) وما بعدها، وسبل السلام: (٣٣/ ٣٤).

- (١) انظر: الجزء الثاني، ص ١٤٦، من كتابنا هذا.
- (٢) أنظر: الجزء الثالث، ص ٧٧٧، من هذا الكتاب.
- (٣) لفظ آ، ى: «يقدّم».
   (\*) آخر الورقة (١٦٦) من آ.
- (٤) بهذا اللفظ أخرجه أصحاب السنن وابن حبان في صحيحه والحاكم وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، والدارقطني والبيهقي من حديث صلة بن زفر قال: كنا عند =

#### وسابعُ عشرها:

أن يكونَ أحدُ الدليلين يقتضي الحكم بواسطة ، والآخرُ يقتضيه بغير واسطة . فالثاني يرجَّحُ (١) على الأوَّل : كما إذا كانت المسألةُ ذاتَ صورتين والمعلَّلُ إذا فرضَ الكلام في صورة وأقام الدليل عليه ، فالمعترضُ إذا أقام الدليل على خلافِه في الصورة الثانية ، ثمّ توسَّل إلى الصورة الأخرى بواسطة الدليل على خلافِه في الصورة الثانية ، ثمّ توسَّل إلى الصورة الأخرى بواسطة الإجماع ، فيقولُ المعلِّلُ : دليلي راجحٌ على دليلِك ؛ لأنَّ دليلي بغير واسطة ، ودليلُك بواسطة : فيكونُ الترجيحُ معي ؛ لأنَّ كثرة الوسائطِ الظنَّية \_ تقتضي كثرة الاحتمالات . فيكون مرجوحاً بالنسبّة إلى ما يقلُ الاحتمالُ (٢) فيه .

### وثامنَ عشرها:

المنطوقُ مقدَّمٌ على المفهوم: إذا جعلنا المفهومَ حجَّةً، لأنَّ المنطوقَ أقوى دلالةً على الحكم من المفهوم .

القولُ في التراجيع الراجعة إلى الحكم :

وهي من وجوهٍ خمسةٍ:

#### الأول:

إذا كانَ أحدُ الخبرين مقرراً لحكم ِ الأصل ِ ، والثاني يكون ناقلًا ـ فالحتُّ : أنّه يجبُ ترجيحُ المقرِّر.

وقال الجمهورُ - من الأصوليِّين -: إنَّهُ يجبُ ترجيحُ الناقل .

<sup>=</sup> عمّار، فذكره، وعلقه البخاري في صحيحه عن صلة، وقد اختلف في وقفه ورفعه. فانظر التلخيص الحبير: (٨٩٤)، (١٩٧/٢)، ونصب الراية: (٢٠٨/٤)، والدارية: الحديث (٣٦٥) والسنن الكبرى: (٢٠٨/٤). وانظر مذاهب العلماء في تحديد مفهوم يوم الشك وحكم صيامه: في المجموع (٢٠١/٦) وما بعدها.

<sup>(</sup>١) كذا في آ، ولفظ غيرها: «مرجح».

<sup>(</sup>٢) عبارة ي: «تقلّ الاحتمالات».

أنَّ حملَ الحديثِ على ما لا يستفاد (\*) إلا من الشرع \_ أولى من حمله على ما (١) يستقلُّ العقلُ بمعرفته ، فلو جعلنا المبقيَ مقدماً على الناقل \_ لكانَ وارداً حيث لا يحتاجُ إليه ؛ لأنَّا في ذلك الوقتِ نعرفُ ذلك [الحكم (٢)] بالعقل ، فلو (٢) قلنا : إنّ المبقى ورد بعد الناقل \_ لكان وارداً حيثُ يحتاجُ إليه . فكانَ الحكمُ بتقدُّمِهِ عليه .

واحتج الجمهور على قولهم - بوجهين.

### الأوّل:

أنَّ اعتبارَ الناقل ِ أُولِي ؛ لأنَّهُ يستفادُ منهُ ما لا يعلمُ إلا منهُ.

وأمَّا المبقى \_ فإنَّ حكمَهُ معلومٌ بالعقل : فكانَ الناقلُ أولى .

### الثاني:

أَنَّ في القول بكونِ الناقل متأخراً تقليلَ النسخ ؛ لأنَّهُ يقتضي إزالةَ حكم العقل فقط، وفي القول (\*) بكونِ المقرِّر متأخراً تكثيرُ (\*) النسخ ؛ لأنَّ الناقلَ أَزالَ حكمَ الناقلِ مرَّةً أخرَى.

# [و(١)] الجوابُ عن الأوَّل ِ:

ما ذكرناه في الدليل ، وهوَ: أنَّا لو جعلنا المبقيَ متأخِّراً ـ لكنَّا قد استفدنا منه ما يتمكَّنُ من لا يستقلُ العقلُ بهِ ، ولو جعلناه (٧) متقدّماً ـ لكنّا قد استفدنا منه ما يتمكّنُ العقلُ من معرفتِه .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٨) مِن س.

<sup>(</sup>١) زاد في ي: «لا»،

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ي

<sup>(</sup>٣) أبدلت الفاء في ح واواً.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٠) من جـ.

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٤) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٥) لفظ آ: «تكرير».

<sup>(</sup>٧) كذا في ح، ولفظ غيرها: «مقدّماً».

# وعن الثاني:

أنَّ ورود الناقل \_ بعد ثبوت حكم الأصل \_ ليسَ بنسخ ؛ لأنَّ دلالةَ العقل مقيَّدةً بشرطِ عدم دليل السمع، فإذا وجد [فلا] - لا يبقى دليلُ العقل . فلا يكونُ ذلك يكونُ دليلُ السمع مزيلًا لحكم العقل ، بل مبيناً (٢) لانتهائه . فلا يكونُ ذلك خلاف الأصل .

وأيضاً: فما ذكرتموه معارضٌ بوجه آخر، وهو: أنَّا لوجعلنا المبقي مقدَّماً ـ لكانَ المنسوخُ حكماً ثابتاً بدليلين: دليل العقل ، ودليل الخبر. فيكونُ هذا أشدَّ مخالفةً ؛ لأنَّه يكون [ذلك ٣] نسخاً للأقوى بالأضعف، وهو غيرُ جائزٍ.

وأمَّا على [الوجه(1)] الَّذي قلناه \_ فلا يكونُ المنسوخُ إلَّا دليلًا واحداً.

# فرعٌ :

فان قيل: أفتجعلونَ العملَ بالناقلِ على ما ذكره الجمهور، أو بالمقرِّر(°) على ما ذكرتموه في باب الترجيح ؟!

قلنا: قالَ القاضي عبد الجبَّارِ: إنَّه ليسَ من بابِ الترجيح ِ، واستدلَّ عليه بوجهين:

#### الأوّل:

أنَّا نعمل (\*) بالناقلِ على أنَّهُ ناسخٌ، والعملُ بالناسخِ ليسَ من بابِ الترجيحِ.

### الثاني:

أنَّه لو كانَ العملُ بالناقلِ ترجيحاً: لوجبَ أن يُعملَ بالخبرِ الآخرِ لولاه؛ لأنَّ

<sup>. (</sup>١) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، وهو المناسب، ولفظ غيرها: «مثبتاً».

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، ى . (٤) هذه الزيادة من ح.

 <sup>(</sup>٥) لفظ ح: «المبقي»، وهي مساوية لما أثبتنا، ولفظ آ: «المتقدم»، وفي جـ:
 «المقدر».

# هذا حكم [كلِّ ١٠٠] خبرين رجِّحنا ١٠٠ أحدَهما على الآخر.

ومعلومٌ أنَّهُ لولا الخبرُ الناقلُ \_ لكنَّا إنَّما نحكمُ بموجَبِ الخبرِ [الأخر"] لدلالة العقل ، لا لأجل الخبر.

ويمكنُ أن يجابٌ عن الأوَّل ِ:

بأنَّا لا نقطعُ في الأصول بأنَّ الناقلَ عن حكم الأصلِ متاخَّرُ وناسخٌ ، وإنما نقولُ: الظاهرُ ذلك ، مع جوازِ خلافِهِ ، فهو إذن : داخلُ في بابِ الأولى . وهذا ترجيحٌ .

### وعن الثاني:

أنَّهُ لولا الخبرُ الناقلُ [لعلمنا (٤) إبموجب الخبر الآخرِ لأجلهِ، ألا ترى أنا (٩) نجعلُه حكماً شرعياً؟ ولهذا لا يصحُّ رفعهُ إلاَّ يصحُّ النسخُ به (٩)، ولولا أنَّهُ بعدَ ورودِ الخبر \_ صار شرعياً، وإلاّ لما كانَ كذلك.

#### الثاني:

قال القاضي عبد الجبّار: «[الخبران(١٠)]إذاكانَ أحدُهما نفياً، والآخرُ إثباتاً، وكانا شرعيَّيْن \_ فإنَّهما سواءً». وضربَ لذلك أمثلةً ثلاثةً:

#### أحدُها:

أن يقتضيَ العقلُ(٧) حظرَ الفعلِ ، ثمَّ وردَ خبران في إباحتِهِ ووجوبهِ .

 <sup>(</sup>١) في س: ﴿كلي، وسقط من آ.
 (٢) لفظ آ: «ترجع،

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من آ. (٤) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، وعبارة غيرها: وأنه يجعله.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٧) من آ.

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من ج.

 <sup>(</sup>٧) عبارة آ: «أن يقضي العقل بحظر»، وعبارة ى نحوها، لكنه أبدل «بحظر» بلفظ
 «برجوب»، وهو تحريف.

#### وثانيها:

أن يقتضي العقلُ وجوبَ الفعل ِ، ثُمَّ وردَ خبرانِ في حظرِهِ وإباحتِهِ.

#### وثالثها:

أن يقتضي العقلُ إباحةَ الفعل ِ، ثمَّ وردَ خبرانِ في وجوبِهِ وحظرِهِ.

واعلم: أنَّ هذا لا يستقيمُ على مذهبنا (\*) في أنَّ العقلَ لا يستقلُّ في شيءٍ من الأحكام بالقضاءِ بالنفي والإثبات، بل ذلك لا يستفادُ إلا من الشرع .

وحينئذٍ: لا يكونُ لأحدهما مزيَّةٌ على الآخر.

[و(١)] أمّا على مذهب المعتزلة \_ فلا يتمّ ذلك؛ لأنّه لا بدّ في كلّ نفي وإثبات \_ متواردين(٩) على حكم واحدٍ \_ أن يكونَ أحدهما عقليّاً.

#### بيانه:

أنَّ «الإباحة» تشاركُ «الوجوب»: في جوازِ الفعل ، وتخالفُهُ: في جوازِ النعل ، التركِ. وتشاركُ «الحظر»: في جوازِ التركِ، وتخالفُهُ: في جوازِ الفعل . فهي تشاركُ كلُّ واحدٍ: من «الوجوب»(\*)و«الحظر» بما به تخالفُ الآخر:

إذا ثبتَ هذا \_ فنقولُ: إذا اقتضى العقلُ والحظرَ» \_ فقد اقتضى جوازَ التركِ أيضاً؛ لأنَّ ما صدقَ عليه أنَّه محظورُ \_ [فقد (٢)] صدقَ عليه أنَّه يجوزُ تركُهُ، فإذا أيضاً؛ لأنَّ ما صدقَ عليه أنَّه محظورُ \_ [فقد (٢)] صدقَ عليه أنَّه يجوزُ تركُهُ، فإذا جاءَ خبرُ «الإباحة» و«الوجوب»: «فالإباحةُ »إنّماتنافي «الوجوب» [من حيث إنّ الاباحة تقتضي جوازَ الترك، لا (٣)] من حيث إنّها (١) تقتضي جوازَ الفعل . لكن جوازَ الفعل (٥) \_ ها هنا كما عرفتَ \_ حكمُ عقليُّ، فثبتَ: أنَّهُ لا بدَّ \_ ها هنا في

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٩) من س.

<sup>(</sup>١) لم ترد الواو في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٦٠) من ص . (\*) آخر الورقة (٦١٠) من ي .

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ح، ج، ولفظ «صدق» ـ بعدها ـ في ي: «يصدق».

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من ح، آ، ج.

<sup>(</sup>٤) في س، آ: «إن الاباحة». (٥) لفظ ي: «الترك».

النفي والاثبات من كونِ أحدِهما عقليًا فيهِ فليعمل فيهِ كما في المثال الأول المناب

وأمًّا المثالُ الثاني ﴿ وهو: ما [إذا (١٠) اقتضى العقلُ «الوجوبُ» (٠٠) وجاءَ خبران . في «الحظر» و«الإباحةِ» \_ فالكلامُ فيه كما في المثال ِ الأوَّل ِ .

وأمًّا المثال الثالث ـ وهو: ما إذا اقتضى العقلُ «الإباحة»، ثمَّ جاءَ خبرانُ في «الحظر» و«الوجوب» ـ فنقولُ: لمَّا ثبتَ أنَّ «الإباحة» تشاركُ كلَّ واحدٍ من «الوجوب» و«الحظر» بما به تخالفُ الآخر، وإذا كانت «الإباحة» مقتضى العقل : لزمَ أن يكونَ «الوجوب» مقرَّراً لحكم العقل من وجه ، وناقلاً من وجه [آخر(\*)].

وكذا القولُ في «الحظر». فها هنا أيضاً: لا بدَّ في النفي والإثباتِ ـ المتواردَين على أمرِ واحدٍ ـ أن يكونَ أحدُهما عقليًا.

وإذا ثبتَ أنَّهُ لا يدَّ في النفي والإثباتِ من كونِ أحدِهما عقلياً: رجعَ الترجيحُ إلى ما تقدَّمَ: من أنَّ الناقلَ أرجحُ أم<sup>(٣)</sup> المبقي؟!

# نرعُ :

إذا كانَ مقتضى العقل «الحظر»، ثمَّ وردَ حبرانِ في «الإبساحةِ» و«الوجوب»، و«الإباحةُ» تشاركُ «الحظر» من وجهٍ، وتخالفُهُ من وجهٍ آخرَ ـ: فخبرُ «الإباحةِ» يقتضي بقاءَ حكم العقل من وجهٍ، [والنقل من وجه أك].

وأمّا «الوجوبُ» فإنَّهُ يخالفُ «الحظرَ» في القيدين معاً. فيكونُ «الوجوبُ» مقتضياً للنقل من وجهين:

فمن رجَّحَ الخبرَ الناقلَ على المبقي ـ رجَّحَ خبرَ «الوجوبِ»؛ ومن رجَّح

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من جـ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۸۱) من ج. (۲) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، آ، وهو المناسب. وفي غيرهما: «من».

<sup>(</sup>٤) ساقط من غيرج، آ، ي.

المبقى على الناقل فبالعكس.

وكذا القولُ فيما إذ اقتضى العقلُ «الوجوبَ»، وجاءَ خبران: في «الحظرِ» وإلاباحة (١٠).

فأمّا إذا اقتضى العقلُ «الإِباحةَ»، وجاءَ خبران : في «الحظر» و«الوجوب» - فكلُّ واحدٍ منهما يشاركُ «الإِباحةَ» من وجهٍ، ويخالفُها من وجه آخر. فإذن : كل واحد منهما ناقلٌ من وجهٍ، [و(٢)] مُبقٍ من وجهٍ [آخر(٣)]: فيحصلُ التساوي، ولا يحصلُ الترجيخُ.

الثالث:.

إذا تعارضَ خبران في «الحظرِ» و «الإباحةِ» ـ وكانا شرعيَّين (\*) ـ فقالَ أبو هاشم وعيسى بن أبانَ: إنَّهما يستويان.

وقال الكرخيُّ وطائفةٌ من الفقهاءِ: خبرُ الحظر راجحٌ (٤).

احتجّوا على الترجيع (٥) «للحظر» - بالخبر والحكم والمعنى.

أمّا الخبرُ - فقولُه عليه الصلاةُ والسلامُ: «مَا اجتمعَ الحلالُ والحرامُ إلّا وغلبَ الحرامُ الحلالَ» (٢).

وقال عليه الصلاة والسلام: «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إلى ما لا يَرِيبُكَ (٧)» وجوازُ (١) هذا

<sup>(</sup>١) سقطت من س، ل. (٢) لم ترد الواو في ح.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في س، ي. ﴿ ﴿ أَخْرُ الْوَرَقَةُ (١٧٦) من ح.

<sup>(</sup>٤) في غيرح: «أرجع». (٥) في غيرى: «بالحظر».

<sup>(</sup>٦) الحديث ورد في الكشف الحديث (٢١٨٦). ونقل عن ابن السبكي عن البيهقي: إن فيه ضعفاً وانقطاعاً. ونقل قول الزين العراقي: «إنه لا أصل له»، قال: وأدرجه ابن مفلح في أول كتابه في الأصول فيما لا أصل له. وانظر أسنى المطالب: (١٨٩)، وتخريج أحاديث المنهاج للعراقي الحديث (٨٧)، وقال ابن السبكي: «لا أعرفه». انظر الإبهاج (١٥٨/٣).

<sup>(</sup>V) راجع الجزء الثاني، ص ٩٢، من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>A) زاد:في ى: «ولا يريبه ترك جواز هذا لفعله»، وفي ح: «جواز ترك هذا».

الفعل ِيريبُه؛ لأنَّه بين أن يكون حراماً، وبين أن يكون مباحاً. [فما(١)] يَزِيبهُ جوازُ فعله: فيجبُ تركُهُ.

وروي عن عُمَـر(\*) ـ رضي الله عنـه ـ أنَّهُ قالَ في الأختين المملوكتين: «أَحَلَّتُهما آيةٌ، وحَرَّمتها آيةٌ، والتحريمُ أُولَى».

وأمًّا الحكم - فإنَّهُ من طلَّقَ إحدى نسائِهِ، ونسيَها - حَرُمَ عليهِ وطُءُ جميع ِ نسائِهِ. وكذلك لو أعتق إحدى إمائِهِ.

وأمَّا (٢) المعنى - فهو: أنَّه دارَ بين أن يرتكبَ الحرامَ، أو يترُكَ المباحَ، وتركُ المباحِ أولى: فكانَ الترجيحُ للمحرِّم (٢) احتياطاً.

ُ فإن قلتَ: ولا يمتنعُ - أيضاً أن يكونَ مباحاً: فيكون باعتقادِه والحظر، مقدماً على مالا يأمنَ كونَهُ جهلاً.

قلت: إنّه إذا استباح المحظور \_ فقد أقدم (\*) على محظورين: أحدُهما الفعلُ، والثاني: اعتقادُ إباحته، وليسَ كذلكَ إذا امتنعَ من المباحِ لاعتقادِ حظره: لأنّه مخظورٌ واحد، والغرض هو الترجيعُ بضربِ (١) من القوّة.

المثبتُ للطلاقِ والعتاقِ: يقدَّمُ على النافي لهما، عندَ الكرخيّ. وقال قومٌ: يسوَّى بينهما.

وجهُ الأوَّل ِ: أنَّ ملكَ النكاحِ واليمينِ ـ مشروعٌ على خلافِ الأصلِ ، فيكونُ زوالُهما على وفقِ الأصلِ . والخبرُ المتأيِّد بموافقةِ الأصلِ : راجعٌ على الواقع على خلافِ الأصل .

<sup>(</sup>۱) سقطت من ي.

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (٢٢٠) من س

<sup>(</sup>۲) لفظ ی، آ: «المعقول».

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «للحرام».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة من (١٩٨) من آ. (٤) في غير ح، آ، ي: «بنوع».

#### الخامسُ:

النافي للحدِّ مقدَّمٌ على المثبتِ له ـ عندَ بعضِ الفقهاءِ . وأنكرهَ المتكلمون .

وجه الأول \_ من وجوه:

#### أحدُها:

أنَّ الحدَّ ضررٌ، فتكونُ شرعيَّتُهُ \_ على خلافِ الأصلِ ، والنافي له \_ على وفق الأصل . فيكون النافي له راجحاً .

#### وثانيها:

أنَّ ورودَ الخبرِ في نفي الحدِ، إن لم يوجب الجزمَ بذلك النفي \_ فلا أقلَّ من أن يفيد شبهة [فيه(١٠]، إذا حصلت الشبهة: سقطت الحدودُ؛ لقوله عليه الصلاةُ والسلامُ: «ادرؤوا الحدودَ بالشبهات(١٠)».

و [ثالثها(٣)]: إذا كانَ الحدُّ يسقطُ بتعارض البينتين (٤) مع ثبوتِهِ \_ في أصلِ الشرعِ \_ فلأنْ يسقطَ بتعارضِ الخبرين في الجملة، ولم يتقدَّم له ثبوت \_ أولى.

القولُ في الترجيحاتِ [الحاصلةِ(٥)] بالأمور الخارجةِ:

#### وهمي من وجوهٍ :

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>۲) الحديث رواه ابن عدي في جمعه لحديث أهل مصر والجزيرة من حديث ابن عباس، وفيه ابن لهيعة. وقد رواه الترمذي والحاكم دون قوله: «بالشبهات» من حديث عائشة، وصححه الحاكم، وضعف الترمذي رفعه. على ما في تخريج الزين العراقي الحديث (۸۸) ص(۳۰۸) من مجلة البحث العلمي. والحديث في الجامع الصغير: (۱۱/۱۱)، والفتح الكبير (۱/۲۰). وأخرجه أحمد وابن أبي شيبة والترمذي والحاكم والبيهقي بألفاظ أخرى، وببعض زيادات. فراجع ذلك في الفتح، الموضع المذكور.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ي، آ.

<sup>(</sup>٤) لفظ ح: والسبين، (٥) لم ترد الزيادة في س، ل.

#### أحدها

الترجيحُ بكثرةِ الأدلَّةِ. وقد سبقَ القولُ فيهِ(٠٠).

#### وثانيها:

أن يقولَ بعض أئمةِ الصحابةِ، أو يعملَ بخلافِهِ، والخبرُ لا يجوزُ خفاؤهُ عليه.

وهذا \_ عند البعض \_ يحمل على نسخِهِ، أو أنَّهُ لا أصل له. إذ لولاه لما خالف.

وعند الشافعي \_ رضي الله عنه \_: لا يحملُ على ذلك؛ لكن إذا عارضَه خبر ـ لا يكونُ كذلك ـ: كانَ راجعاً عليه .

# وثالثُها :

إذا عملَ بأحدِهِما أكثرُ السلفِ ممن لا يجبُ تقليدُهُم.

قال عيسَى بن أبان: يجبُ ترجيحهُ ؛ لأنَّ الأكثرَ يوفَّقونَ للصوابِ مالاً (١) يوفَّقُ له الأقالُ .

وقاِلَ آخرونَ: لا يحصلُ الترجيحُ؛ لأنَّهُ لا يجبُ تقليدهم.

### ورابعُها :

أَنَّ خبرَ الواحدِ - فيما تعمُّ به البلوى -: يكونُ مرجوحاً، إمَّا لاختلافِ المجتهدين في قبولهِ، أو لأنَّ كونَهُ مِمَّا تعمَّ به البلوى، إن لم يوجب القدحَ فيهِ - فلا أقلَّ من إفادته المرجوحيَّة.

واعلم: أنَّ بعض ما يرجَّحُ بهِ الخبرُ قد يكونُ أقوى من بعض ، فينبغي (١) إذا استوى الخبرانِ في كميَّة وجوهِ الترجيح : أن تعتبرَ الكيفيَّةُ.

فَإِنْ ۚ كَانَ أَحِدُ الجَانِبِينَ أَقُوى كَيْفَيَّةً : وَجِبَ الْعَمَلُ بِهِ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٢) من جه : (١) عبارة آ: ١٩١٥ لا نوفق،

<sup>(</sup>٢) زَاد في ى: «أنَّه». إِنَّ الْفَطْح: «فإذا».

وإن كان أحدُ الجانبين أكثرَ كميَّةً، وأقلَّ كيفيَّةً ـ والجانبُ الآخرُ على العكسِ [منه(۱)]: \_ وجبَ على المجتهدِ أن يقابلَ ما في أحدِ الجانبين بما في المجانب الآخر، ويعتبر حالَ قوَّةِ الظنَّ.

والكلامُ في قوَّةِ [كثير")] من وجوهِ الترجيحاتِ ـ طريقُهُ الاجتهادُ.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٢) أبدلت في ي بلفظ «الظن».

القسمُ الرابع: في تراجيح الأقيسةِ.

وهي \_ إمَّا أَنْ تَكُونَ بِحسبِ ماهيَّةِ العلَّةِ ، أو بِحسبِ (\*) ما يدلُّ على وجودها ، أو بحسبِ ما يدلُّ على ثبوتِ الحكم في الأصل ، أو بحسب محل [ذلك(١)] الحكم ، أو بحسب محالها ، أو بحسب أمور منفصلة عن ذلك .

النوعُ (\*) الأوَّلُ: في التراجيح ِ المعتبرةِ بحسبِ ماهيَّةِ العلَّةِ. فنقولُ:

إِنَّا بِيِّنًا: أَنَّ الحكمَ الشرعيِّ - إِمَّا أَن يكونَ معلَّلًا بالوصفِ الحقيقيِّ، أو بالحكمةِ، أو بالحكمةِ، أو بالحكمةِ، أو بالوصفِ الإضافي، أو بالوصفِ التقديريِّ، أو بالحكم الشرعيّ.

وعلى كل التقديرات: فالعلَّة إمَّا أن تكونَ مفردةً، أو مركَّبةً من قيدين (٢) أو أكثرَ.

واعتمدَ بعضُهم - في التراجيح ِ الواقعةِ (٣) في هذا البابِ - على أمرين: أحدُهما:

أنَّ كلَّ ما كانَ أشبه بالعلَلِ العقليَّةِ \_ فهو راجعٌ على مالا يكونُ كذلك، لأنَّ العقلَ أصلُ النقل(1)، والفرعُ كلَّما كانَ أشبه بالأصلِ : كانَ أقوى .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۲۱) من س. (۱) هذه الزيادة من آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۷۷) من ح. (۲) لفظ ی: ۵صفتین۵.

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، س، ولفظ غيرهما: «الواردة».

 <sup>(</sup>٤) في س، ل، ج: «لأن الأصل العقل»، وعبارة ى: «لأن العقل هو الأصل»، وعبارة
 ص: «لأن العقل أصل، والنقل فرع»، وفي آ نحو ما أثبتنا.

#### وثانيهما:

أنَّ كل ما كانَ (١٠ [متفقاً عليه ، فهوأولى ممّا يكون مختلفاً فيه ، وكلَّ ما كان (٢٠) الخلافُ فيه أقلَّ - فهو راجحٌ على ما يكونُ الخلافُ فيه أكثر ، والسببُ فيه : أنَّ الخلافِ فيه يدلُّ على حصول الشكَّ والشبهةِ .

وهذان المأخذان ضعيفان جداً إلا في شيء واحد، وهو: أنّ [كلّ ] ما كانَ متّفقاً عليه عنه أولى ممّا يكونُ مختلفاً فيه ؛ وذلك لأنّ المقدَّمة إذا (\*) كانت مجمعاً عليه كانت يقينيًّا، والقياسُ الّذي يكونُ بعضُ مقدَّماتِه يقينيًّا، وبعضُه ظنيًا - أقوى من الّذي [يكون (1)] كلّ مقدِّماتِه (\*) ظنيًا ؛ لأنَّ الاحتمالَ في الأوّل أَقلُ مِمّا في الثاني ، ومتى كانَ الاحتمالُ أقلُ : كانَ الظنَّ أقوى .

إذا عرفتَ هذا الأصلَ \_ فلنرجع إلى التفصيل .

وفيه مباحث:

#### أحدُها:

[أنَّ(\*)] التعليلَ بالوصفِ الحقيقيِّ \_ أولى من التعليلِ بسائرِ الأقسامِ ؛ لأنَّ جوازَ التعليلِ بالوصفِ الحقيقيِّ مجمعٌ عليهِ: بين القائسين، والتعليلُ بسائرِ الأقسامِ مختلَفٌ فيه. فيكونُ القياسُ الذي يكونُ الحكمُ \_ في أصلِهِ \_ معلّلاً بالوصفِ الحقيقيِّ، أقوَى ممّا لا يكونُ كذلك.

#### وثانيها:

التعليلُ بالحكمةِ \_ أولى من التعليلِ بالعدم ، وبالوصفِ الإضافيُّ،

<sup>(</sup>١) في غير ص أبدلت الواو بفاء.

<sup>. (</sup>٢) ما بين المعقوفتين ساقط من ل، آ. وأبدل لفظ وأولى، في جـ بـ وأقل، .

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۱۱) من ي. (٤) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٦٩) من آ. (٥) لم ترد الزيادة في آ، ي.

وبالحكم الشرعيِّ، [وبالوصف التقديريِّ(١)].

أمّا [أنه أولى()] من العدم \_ فلأنّ العلم () بالعدم لا يدعو إلى شرع الحكم إلّا إذا حصل العلم باشتمال ذلك العدم على نوع مصلحة: فيكونُ الداعي إلى شرع الحكم \_ في الحقيقة \_ هو المصلحة ، لا العدم . [وإذا كانت العلّم على المصلحة ، لا العدم ()] \_ كانَ التعليلُ بالمصلحة أولى من التعليل بالعدم .

فإن قلت: فهذا يقتضي أن يكونَ التعليلُ بالمصلحةِ - أولى من التعليلِ بالوصف.

قلت: كانَ الواجبُ ذلك، إلاّ أنَّ الوصفَ أدخلُ - في الضبطِ من الحاجةِ ، فلهذا المعنى ترجَّح (\*) الوصفُ على المصلحةِ ، والعدمُ المطلقُ لا يتقيَّدُ إلاّ إذا أضيفَ إلى الوجودِ ، فهو - في نفسِهِ - غيرُ مضبوطٍ ، قالعدمُ ليسَ بمؤثَّرٍ - في الحقيقةِ - وليس بضابطٍ (١) في نفسِهِ . فظهرَ الفرقُ (\*).

وإذا ثبتَ أنَّ التعليلَ بالحكمة \_ أولى من التعليلِ بالعدم ، وقد ثبتُ أنَّ «الإضافات» ليستُ (٧) أموراً وجوديَّةً \_: لزمَ أن يكونَ التعليلُ بالحكمةِ أولى من التعليل بـ «الإضافات».

وأمَّا أنَّهُ أولى من الحكم الشرعيِّ، والوصف التقديريّ - فلأنَّ التعليلَ بالحاجةِ تعليلُ بنفس المؤثّر، وهذا يمنعُ من التعليل بغيره، تُركَ العملُ به في

<sup>(</sup>١) كذا في ح، آ، ى، ص. وعبارة ل، س: «وبـالـوصف التقـديري، وبالوصف الشرعيّ» بدلًا من «بالحكم» فيما أثبتنا. وسقط ما بين المعقوفتين من آ.

<sup>(</sup>٢) زيادة يقتضيها المقام، مناسبة لما سيأتي .

<sup>(</sup>٣) لفظ ح: «الحكم».

<sup>(</sup>٤) ساقط من غير ص، ح. وزيد على «كان» في غيرهما: «ف».

<sup>(</sup>٥) كذا في ح، وُفي غيرها: «يرجح».

<sup>(</sup>٦) لفظ آ: «مطابقاً»، وهو تصحيف.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۸۴٪ من جـ. ﴿ ٧) في آ: ﴿ يَامُونَ ۗ .

الوصفِ الحقيقيّ بالإجماع ، ولأنَّه اشتبه (١) بالعلل ِ العقليَّةِ: فيبقى في هذه الصورة على الأصل.

#### وثالثها:

(0) التعليلُ بالعدم أولى، أم بالحكم الشرعيّ؟

يحتملُ أن يقالَ: العدمُ أولى؛ لأنَّه أشبهُ ("بالأمورِ الحقيقيَّةِ، و[يحتملُ ("] أن يقالَ: بل [بـ(")] الحكم ِ الشرعيُّ أولى؛ لأنَّهُ أشبهُ بالوجودِ.

#### ورابعُها:

التعليلُ بالعدم أولى، أم بالصفاتِ(٠) التقديريَّةِ؟

[و<sup>(1)</sup>] الأشبة \_ هو الأوَّلُ؛ لأنَّ المقدَّرَ معدومُ أُعطي حكمَ الموجود، فكلَّ ما في المعدوم من المحذوراتِ \_ فهو حاصلُ في المقدَّرِ معَ مزيدِ محذور آخرَ، وهو: أَنَّهُ معَ كُونِهِ معدوماً \_ أُعطِيَ حكمَ الموجود: [فكان المعدوم أولى (٧)].

تعليلُ الحكمِ الوجوديّ، بالعلّةِ الوجوديّة - أولى من تعليلِ الحكمِ العدميّ، بالوصفِ الوجوديّ، العدميّ، بالوصفِ العدميّ، بالوصفِ العدميّ، لأنّ كونَ العلّةِ والمعلولِ عدميّينِ - والحكم الوجوديّ بالوصف العدميّ؛ لأنّ كونَ العلّةِ والمعلولِ عدميّينِ - يستدعي تقدير كونهما(٥) وجوديّين؟ لأنّا بيّنًا: أنّ العلّة والمعلولَ وصفانِ ثبوتيّان، فحملُهما على المعدوم لا يمكنُ إلّا إذا قُدّرَ المعدومُ موجوداً.

<sup>(</sup>١) كذا في آ، ولعله الأنسب ولفظ غيرها: وأشبه،

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٢٢) من س.

<sup>(</sup>٢) لفظ آ: «اشتبه».

<sup>(</sup>٣) انفردت بهذه الزيادة ح. (٤) لم ترد الباء في ي.

<sup>(</sup>٥) لفظ ص: «بالإضافات». (٦) هذه الزيادة من ص.

<sup>(</sup>٧) ما بين المعقوفتين ساقط من س، ل، ج.

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (١٧٨) من ح.

وتعليلُ العدم بالعدم - أولى من القسمين الباقيين، للمشابهة .

وأمًّا أنَّ تعليلَ العدم ِ بالوجودِ أولى (١)، أم تعليلُ الوجودِ بالعدم ِ؟ ـ ففيه لـُــُ.

#### وسادسُها :

التعليلُ بالحكم الشرعيُّ - أولى من التعليل بالوصف المقدر؛ لأنَّ الأوَّلَ على وفق الأصل ، والثاني على خلافِ الأصل .

#### وسايعُها :

التعليلُ بالعلَّةِ المفردةِ - أولى من التعليلِ بالعلَّةِ المركَّبةِ ؛ لأنَّ الاحتمالَ في المفرده (٣) أقلُّ مّما في المركَّبِ ؛ لأنَّ المفردَ لو وجدَ - لوجدَ بتمامه (٣) ، ولو عدم بتمامه .

[و(1)] أمَّا المركَّبُ \_ فليسٌ كذلك؛ لأنَّ المركّبَ من قيدين فقط \_ يحتملُ في جانب الوجودِ احتمالاتٍ ثلاثة، وهي: أن يوجدَ الجزءُ بدلًا عن ذاك، وذاك بدلًا عن هذا(1)، ويوجدَ المجموع .

وكذا القول في جانب العدم المركب من قيود ثلاثة : يوجدُ فيه احتمالاتُ سبعةٌ (٢) في طرف الوجود، ، وسبعةٌ (١) في طرف العدم ؛ ومعلومٌ أنَّ ما كانَ الاحتمالُ فيه أقلَّ: كانَ أولى .

فهذه جملة التراجيح العائدة إلى ماهيَّةِ العلَّةِ.

<sup>(1)</sup> لفظ ي: «أقل».

<sup>(</sup>۲) كذا في آ، ى. وفي غيرهما: «المفردة».

<sup>(</sup>٣) كذا في ح، وهو المناسب، ولفظ غيرها: «بذاته».

<sup>(</sup>١) لم ترد الواو في ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٥) كذا في غير ص، ح، آ، ى. وفيها: (أو).

<sup>(</sup>٦) في ص، آ، ي: «تسعة» في الموضعين.

### [النوع الثاني(١)]:

القولُ في التراجيح (٥) العائدةِ إلى ما يدلُّ على أنَّ ذاتَ العلَّةِ موجودةً.

اعلم: أنَّ العلمَ بوجودِ تلك الذواتِ (") \_ إمَّا أن يكونَ بديهيًا، أو حسيًا، أو استدلاليًا.

والاستدلالُ ـ إمَّا أن يفيدَ العلمَ، أو الظنُّ.

وعلى التقديرين: فذلك الدليل \_ إمَّا أن يكونَ عقليًّا محضاً، أو نقلياً محضاً، أو مركبًا منهما.

فلنتكلِّم في هذه الأقسام \_ فنقول:

أمًّا إذا كانَ الطريقُ مفيداً لليقين (٣) سواءً كان بديهيّاً، أو حسّيّاً، أو استدلالياً يقينيّاً، وسواء كان عقليّاً محضاً، أو نقليّاً محضاً، أو مركّباً منهما، وسواء كثرت المقدّمات، أو قلّت (٩) \_: فإنّه لا يقبلُ الترجيع .

وكلام أبي الحسين - بدلُّ على أنَّه يقبلُ.

أمَّا أن القطعيَّاتِ لا تقبلُ الترجيح \_ فلِما تقدَّم .

فإن قلت: الضروريُّ أولى من النظريُّ؛ لأنَّ الضروريُّ لا يقبلُ الشكُّ [والشبهة(٤)]، والنظريُّ يقبلُ ذلك.

قلتُ: النظريُّ واجبُ الحصولِ ـ عند حصول ِ جميع ِ مقدَّماتِهِ المنتجةِ له، كما أنَّ البديهيُّ واجبُ الحصول ِ ـ عند() حصول ِ تصوَّر طرفيه.

وكما أنَّ النظريُّ يزولُ ـ عند زوال ِ أحدِ الأمورِ الَّتي لا بدُّ منها في حصول ِ

<sup>(</sup>١) زيادة مناسبة لم ترد في الأصول.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٦١) من ص.

<sup>(</sup>٢) لفظ س، آ، ي: «الذات». (٣) في آ: «فسواء».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة(١٧٠) من آ. (٤) لم ترد هذه الزيادة في غير ح.

<sup>(</sup>٥) كذا في ص، ح. وفي غيرهما: «بعد»، وهو تصحيف.

جميع مقـدِّماتِهِ المنتجةِ [له<sup>(۱)</sup>] ـ فكذلك الضروريُّ: يزولُ عندَ زوال ِ أُحدِ التصوُّراتِ الَّتي لا بدُّ (٢) منها.

فإذن: لا فرقَ في وجـودِ الجزم عندَ(\*) حضور موجباتِهِ في البابين، بل الفرقُ [هو(٣)]: أنَّ النظريُّ يتوقَّفُ على أمورِ أكثرَ ممَّا يتوقَّفُ عليهِ الضروريُّ. فلا جرمَ كانَ زوالَ النظريُّ ـ أكثرَ من زوال ِ الضروريُّ .

فَأَمَّا ﴿ وَجُوبُ الْوَجُودِ ، وَامْتَنَاعُ الْعَدْمِ \_ عَنْدَ حَصُولَ كُلُّ مَا لَا بِدُّ مَنْهِ \_ فلا فرقَ بين الضروريُّ والنظريُّ [فيه(٠)] ـ ألبتَّهُ .

أمًا إذا كانَ الطريقُ (٢) الدال (٩) على وجود العلَّة ظنَّياً \_ فقد قيلَ : كلُّما كانت المقدِّماتُ المنتجةُ لذلك الظنِّ أقلِّ: كانَ القياسُ أقوى؛ لأنَّ المقدِّماتِ متى كانت أقلُّ: كانَ احتمالُ الخطأِ أقلُّ، ومتى كانَ احتمالُ الخطأِ أقلُّ: كانَ ظنُّ الصواب أقوًى.

واعلم: أنَّ هذا الكلامَ ـ على عمومهِ ـ ليسَ بحقٌّ ؛ لأنَّ الظنُّ يقبلُ التفاوتُ " في القوَّةِ والضعفِ، فإذا فرضنا دليلًا \_ كانت مقدِّماتُهُ قليلةً إلَّا أنَّ كلُّ واحدةٍ منها كانت مطنونةً ظنّا ضعيفاً، ودليلاً آخر ظنيّاً معارضاً للأوَّل \_ مقدَّماتُهُ كثيرة إلّا إن كلُّ واحدةِ منها، كانت مظنونةً ظناً قوياً -: فالقوةُ الحاصلةُ في(٧) أحد الجانبين \_ بسبب قلَّة الكميَّة \_ قد تصيرُ معارَضةً من الجانب الآخر، بسبب قوَّة الكيفيَّةِ، [وقد تكون قوّة الكيفيّة (١/١) في أحد الجانبين، أزيد من قلّة الكمِّيّة في الجانب الآخر، حتى إنَّ الدليلَ الظنِّيِّ ـ الَّذي يكونُ مركِّباً من مائةِ مقدِّمةٍ ـ قد يفيدُ ظنًّا

(٤) زاد في ح: «في».

(٦) لفظ جه: «الظنَّ».

(۷) كذا في ح، ولفظ غيرها: (من».

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٢) زاد في خ: «له».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٢٣) من س.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في آ، ي.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٤) مِنْ ج.

<sup>(</sup>A) ما بين المعقونتين ساقط من آ.

أقوى من الظنِّ الحاصل من الدليل ِ المركَّبِ من مقدِّمتين.

فإذن: لا بدُّ من اعتبارِ هذا التفصيلِ الَّذي ذكرناه. ``

إذا عرفت هذا، فنقولُ: الدليلُ الظنيُّ - الَّذي يدلُّ على وجودِ العلَّةِ - إمَّا أَن يكونَ نصًّا، أو إجماعًا، أو قياساً.

أمَّا القياسُ ـ فالكلام(\*) فيه كما في الأوَّل ِ، ولا يتسلسلُ، بل ينتهي إلى النصَّ أو الإِجماع .

أمًّا النصَّ - فطرقُ الترجيح ِ فيهِ ما تقدَّم في القسم ِ الثالثِ من [هذا(١٠]] الكتاب.

وأمَّا الإجماعُ \_ فإن كانا قطعيَّين: لم يقبل الترجيح .

وإن كان أحدُهما قطعيّاً، والآخر ظنّيّاً: لم يقبل الترجيح؛ لأنّ الإجماعَ المعلوم \_ مقدّمٌ على المظنونِ.

أمَّا إذا كانا مظنونين \_ فهذا يقعُ على وجهين:

#### أحدُهما:

الإجماع ان (٢) المختلفُ فيهما - عندَ المجتهدين -: كالإجماع ِ الّذي يحدثُ عن قول ِ البعض ، وسكوتِ الباقين.

#### وثانيهما:

الإجماعُ المنقولُ بطريق الأحادِ.

فهذان القسمان في محلِّ الترجيح .

وأمَّا الَّذِي ٣) يَقَالُ: إِنَّ أَحَدَهُمَا مَتَّفَقُّ عَلَيه، والآخرُ مَخْتَلَفُّ فيه ـ فإنْ أريدَ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٩)من ح.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۱۲) من ي.

<sup>(</sup>۲) لفظ ی: «الإجماعات».

به عدمُ الاحتلافِ في أحدِهما، ووقوعهُ في الآخرِ ـ فذلك ليسَ من بابِ الترجيح ؛ لأنَّ تقدُّمُ المعلوم على المظنونِ قطعيُّ .

وإن عُنِيَ به قلَّةُ الاختلافِ في أحدِهما، وكثرتُهُ في الآخرِ ـ فلا نسلَّمُ أَنُّ هذا القدرَ يوجبُ الترجيحَ .

ولنختم هذا الفصل بشيء، وهو<sup>(۱)</sup>: [أنَّه] إذا تعارضَ قياسان، وكانَ وجودُ الأمر \_ الَّذي جعل علَّةً لحكم الأصل \_ في أحدِ القياسين معلوماً، وفي الآخرِ مظنوناً \_: كان الأوَّلُ راجحاً. لما بيَّناً: أنَّ [القياسَ<sup>(۱)</sup>] \_ الَّذي بعض مقدَّماتِهِ معلومً \_ راجعً على ما كان كلّ مقدماتِهِ مظنوناً.

# [النوع الثالث(")]

القولُ في التراجيع الحاصلة بسبب الطرق الدالّة على عليّة الوصف في الأصل وقد ذكرنا في كتاب القياس: أنَّ الطرق الدالَّة على عليَّة الوصف في الأصل \_ إمَّا الدليلُ النقليُّ، أو العقليُّ.

أمَّا الدليلُ النقليُّ \_ فإمَّا أن يكونَ نصّاً أو إيماءاً.

أمَّا النصَّ فقد يكونُ بحيثُ لا يحتملُ غيرَ العلّيةِ ، وهو ألفاظ ثلاثة (٤) ، وهي قول : «لعلَّةِ كذا ، أو لسببِ كذا (٩) ، أو لأجل كذا (٩) ، فهذا مقدَّمٌ على جميع الطرق النقليَّةِ .

وأمًا الَّذي يحتملُ غيرَ العليَّةِ، ولكنَّه ظاهرٌ جداً \_ فالفاظ ثلاثةً، وهي: «اللامُ، وإنَّ، والباء»(١)؛ لأنَّ «اللامُ»(٩)

<sup>(</sup>۱) هذه الزيادة من ح، ي، س.

<sup>(</sup>٢) لم ترد في آ.

<sup>(</sup>٣) لم يرد ما بين المعقوفتين في س، ل، ج. وفي آ، ى: «القسم».

 <sup>(</sup>٤) لفظ ح: «كثيرة».
 (۵) آخر الورقة (٢٧٤) من س.

<sup>(</sup>٥) زاد في ح: «أو لأجل أنّه كذا».

<sup>(</sup>٦) تكررت هذه العبارة في ي. (\*) آخر الورقة (١٧١) من آ.

ظاهر جداً في التعليل، [و(١٠)] أمَّا لفظُ «إنَّ» فقد يكونُ للتأكيدِ، ولفظُ «الباء» قد يكونُ للتأكيدِ، ولفظُ «الباء» قد يكونُ للإلصاقِ - كقولك : «كتبتُ بالقلم »، وقد يفيدُ كونَهُ محكوماً به - كقوله عليه الصلاة والسلامُ: «أنا أقضى بالظاهر».

أمَّـا حيثُ تأتي ـ لا للآلةِ (')، ولا لأن تكونَ محكوماً به ـ: كان مرادفاً (") لِللَّام ، فإنَّهُ لا فرقَ بين أن يقالَ: «قتلته لجنايتِهِ»، و «قتلتُه بجنايته».

وأمًّا «الباء وإنَّ» أيّهما المقدّم؟ \_ [ف (°)] فيه احتمالُ.

وأمَّا الإيماءاتُ \_ ففيها أبحاثُ:

#### أحدُها:

أنًا بيّنًا أنَّ دلالةَ الإيماء على عليَّةِ الوصفِ في الأصلِ \_ لا تتوقَّفُ (١) على كونه مناسباً، ولكنَّ الوصفَ الَّذي يكونُ مناسباً راجعٌ على مالا يكونُ كذلكَ.

### وثانيها:

أنَّ إيماء الدلالةِ اليقينيَّةِ ـ راجعً على إيماء الدلالةِ الظنيَّةِ ؛ لما عرفتَ: أنَّ الدليلَ ـ النَّ على معضُ مقدَّماتهِ يقينيُّ ، والبعضُ ظنيُّ ـ راجعً على ما يكونُ كلُّ مقدَّماتهِ ظنيًا .

و [امًا(٧)] إذا تُبَتَّ عليَّةُ الوصفينِ (٥) بإيماء خبرِ الواحدِ م فوجوهُ الترجيحِ فيهِ ما ذكرناه في باب خبر الواحدِ.

#### وثالثها:

أنَّ الجمهور اتفَّقوا على أنَّ ما ظهرت عليَّتهٌ بالإيماء، راجحٌ على ما ظهرت

(٤) زاد ني ح: دف،

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح،

<sup>(</sup>٢) في س، ي: «للدلالة»، وهو تصحيف

<sup>(</sup>٣) لفظ س: «مراده»، وهو تصحیف.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة الواجبة من آ، ي.

<sup>(</sup>٧) لم ترد الزيادة في ج.

<sup>(</sup>١) في غيرح: (يتوقف).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٥) من ج.

عِلِّيَّتُهُ بِالوجوهِ العقليَّةِ ـ [من المناسبةِ والدوران، والسبر.

وهذا فيه نظر، وذلك لأنَ الإيماء لمَّا لمَّ يوجد فيه لفظ يدلُّ على: العلَّية (")] فلا بدَّ وأن يكونَ الدالُ على عليَّته (") أمر آخرُ سوى اللفظ، ولمَّا بحثنا لم نجد شيئاً يدل على عليّتها إلّا أحدُ أمورٍ ثلاثةٍ: المناسبةِ والدورانِ [والسبرِ"] - على ما مرّ (") ذلك في باب الإيماءات.

وإذا ثبتَ أنَّ الإيماء آتِ لا تدلُّ إلا بواسطة أحدِ هذه الطرقِ الثلاثةِ كَأَنَّ الأصلُ ـ لا محالة ـ أقوى من الفرع ِ . فكان كلُّ واحدٍ ـ من هذه الثلاثةِ ـ أقوى من الإيماء ات .

#### ورايعُها:

أنّا قد ذكرنا: أنَّ أقسامَ الإيماءاتِ خمسةً. وكلَّ واحدٍ من تلك الأقسام يندرجُ تحتَ أقسامٌ كثيرةً، واستيضاء القولِ في هذا \_ يقتضي أن نتكلَّم في تفاصيل كلِّ واحدٍ من [أقسام (°)] تلك الأقسام (′)، معَ ما يشاركُهُ في جنسِه، ومعَ ما هو خارجٌ من جنسِه؛ لأنَّهُ لا يبعدُ أن يكونَ أحدُ الجنسين \_ أقوى من الجنسِ الأخر، ويكونَ بعضُ أنواع (°) الضعيف \_ أقوى من بعض أنواع القوي، لكنًا تركنا هذا لطولها وكثرتها.

أمَّا الطرقُ العقليَّةُ \_ فقد ذكرنا منها ستَّةً، وهي: المناسبُ، والمؤثّر، والشبهُ، والدورانُ، والطردُ، والسبرُ. فلنتكلَّم في تفاصيلِ هذه الأجناسِ، ثمَّ في تفاصيلِ [أنواع (٧)] كلَّ واحدٍ من هذه الأجناسِ.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقونتين ساقط من ي.

<sup>(</sup>٢) لفظ آ: وعليه.

<sup>(</sup>٣) سقطت الزيادة من س، آ، ي.

<sup>(</sup>٤) في س، ل، جـ: «شرح». (٥) لم ترد في س، ي.

 <sup>(</sup>٦) زاد في ى، آ: «الخمسة مع صاحبه، ثم نتكلم في كل واحد من أقسام تلك
 الأقسام».

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۸۰) من ح.
 (۷) انفردت بهذه الزيادة ح.

أمًّا تفاصيلُ هذه الأجناس \_ ففيها أبحاث:

#### أحدُها:

[أنَّ (١)] المناسبة أقوى من الدورانِ.

وقالَ قومٌ: الدورانُ أقوى، وعبَّروا عن ذلك: بأنَّ العلَّةَ المطَّردةَ المنعكسةَ \_ أقوى مما لا يكونُ كذلك.

#### لنا:

وإذا كانَ كذلك: كانَ الاستدلالُ بالمناسبةِ على العلَّيَّةِ ـ أقـوى من الاستدلال ِ بالدورانِ عليها.

احتج المخالف \_ بوجهين(١):

# الأوَّلُ :

أنَّ العلَّةَ المطَّردةَ المنعكسة \_ أشبهُ بالعِلَل العقليَّةِ فتكونُ أقوى.

### الثاني:

أنَّهم أجمعوا على صحَّةِ المطَّرد(٧) المنعكس ِ. ومن الناس من أنكرَ العلَّةَ الَّتي لا تكونُ منعكسةً.

(٢) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

(١) لم ترد الزيادة في ي.

(٤) كذا في ح، ولفظ غيرها: «العلة».

(٣) هذه الزيادة من ح، آ.

ره) هما يي الماد الرواد الرواد

(\*) آخر الورقة (٧٢٥) من س.

(a) لفظ آ: «منفصلة».

(٦) لفظ ص: «بأمرين».

. (۷) زاد فی *ی*: «و»،

# [و(١)] الجوابُ عن الأوّلِ:

لا نسلُّمُ أنَّ العكسَ واجبُ في العِلَلِ العقليَّةِ، وقد بيَّنَاه في كتبنا العقليَّةِ. سلّمناه؛ لكن لا نسلّمُ أنَّ الأشبة بالعِلَلِ العقليَّةِ ـ أولى.

### وعن الثاني:

أَنَّ ذلك يقتضي ترجيحَ المناسبِ المطَّردِ المنعكس ، على المناسبِ الَّذي لا يكونُ مطَّرداً منعكساً ولا نزاع [فيه (٢)].

أمّا [أنّا لا نقضي بـ(٣)] ترجيع الدوران المنفكّ عن المناسبة على المناسب المنفكّ عن الدوران \_ فقد لا تحصلُ المنفكّ عن الدوران \_ فلأنّه إذا وجد الدوران بدون المناسبة، فقد لا تحصلُ العلّة (٤): كرائحة الخمر مع حرمتِها.

#### وثانيها:

[أنَّ (°)] المناسبة أقوى من التأثير؛ لأنَّه لا معنى للتأثير إلاَّ أنَّه عرفَ تأثيرُ هذا الوصفِ في نوع هذا الحكم (١) وفي جنسِه، وكونُ الشيء مؤثّراً في شيء لا يوجبُ كونَهُ مؤثّراً فيما يشاركُهُ في جنسِه.

أمّا كونُه مناسباً [ف(٧)] هو الّذي لأجلِهِ صارَ الوصفُ مؤثّراً في الحكم . فكانَ الاستدلال بالتأثير عليها . وثالنُها:

أنَّ «السبر»، إمَّا أن يكونَ قاطعاً في مقدِّماتِهِ،، أو مظنوناً في مقدَّماتِهِ، أو

(٥) انقردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من آ، ي.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ح، س، ي.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين من ص، خ.

<sup>(</sup>٤) لفظ ح: «العلّية».

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۷۲) من آ.
 (۱) لفظ ح: «أوه.

<sup>(</sup>٧) زيادة واجبة لم ترد في الأصول.

<sup>(</sup>٨) كذا في ح، ولفظ غيرها: «العلة».

<sup>- 107</sup>\_

قاطعاً في بعض مقدّماته ومظنوناً في البعض(١).

فإن كان قاطعاً في كل مقدِّماته: كانَ العملُ به متعيَّناً، وليس هذا بترجيح أمَّا إذا كانَ مظنوناً في كلِّ (\*) مقدّماته \_ مثل أن يدلَّ دليلُ ظنيُّ على أنَّ الحكمَ معلَّل، ودليلُ آخرُ ظنيُّ على أنَّ العلَّة \_ إمَّا هذا الوصف، أو (٢) ذاك، ودليلُ آخر ظنيُّ [على (٣)] أنَّ العلَّة ليست ذلك الوصف \_ فيحصلُ \_ هإ هنا \_ ظنَّ ودليلُ آخر ظنيُّ [على (٣)] أنَّ العلَّة ليست ذلك الوصف \_ فيحصلُ \_ هإ هنا \_ ظنَّ أن العلَّة ليست إلاّ هذا الوصف ؛ فها هنا: العملُ بالمناسبة \_ أولى من العمل بهذا السبر ؛ وذلك : لأنَّ الدليلَ الدالُ على هذه المقدِّمات الثلاثِ \_ الَّتي لا بدُّ منها في السبر \_ إمّا النصَّ أو الإيماء ، أو الطرقُ العقليَّة .

فإن كان هو النصِّ: صارتْ تلكَ المقدِّماتُ يقينيَّةً \_ وقد فرضناها ظنَّيَّةً \_ هذا خلفٌ:

وإن كان إيماءاً \_ فقد عرفت أنَّ الإيماء مرجوحٌ بالنسبة إلى المناسبة . [و(٤)] أمّا السطرقُ العقليَّةُ \_ فالمناسبةُ أولى من غيرها ؛ لأنَّ المناسبةَ مستقلَّةُ بإنتاجِ العليَّةِ ، والسبرُ لا ينتجُ العليَّةَ إلَّا بعدَ مقدِّماتٍ كثيرةٍ ، والمثبتُ لتلك المقدِّماتِ \_ أما المناسبةُ ، أو غيرُها .

فإن كان الأوّلُ (٩): كانت المناسبةُ أولى من السبر؛ لأنَّ في إثباتِ الحكم بالمناسبةِ ـ تكفي المناسبةُ الواحدةُ في الإنتاجِ ، وفي السبر لا بدَّ من ثلاثِ مقدَّماتٍ . والكثرةُ دليلُ المرجوحيَّةِ .

وإن كان الثاني: كانت المناسبةُ أولى ؛ لأنَّ المناسبةَ علَّةُ لعليَّةِ العلَّةِ ، وغيرُ المناسبةِ على العلَّةِ أولى . المناسبة على العلَّيَّةِ أولى .

<sup>(1)</sup> كذا في آ، وعبارة غيرها: «دون البعض».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۸۹) من جه. (۲) في غير ح، آ، ي: او إمّاء.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في س. (٤) لم ترد الواو في آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۱۳) من ي. (\*) آخر الورقة (۱۲) من ص.

<sup>(</sup>٥) كذا في س، ص، ل، وفي النسخ الأخرى: وفالتعليل».

وأمًّا إن كانَ السبرُ مظنوناً في بعض المقدماتِ (\*)، مقطوعاً في البعض \_: عادَ الترجيعُ المذكورُ في تلك المقدّماتِ المظنونةِ.

#### ورابعها:

[أنُّ (')] المناسبة أقوى من الشبه (') والطرد، وذلك واضح : لا حاجة به إلى الدليل .

فهـذا هو الكـلام في تراجيح ِ هذه [الـطرق"] السُّـةِ العقليَّةِ ـ بحسب الحنس ، ولنتكلَّم ـ الآن ـ في أنواع كل واحدٍ منها.

وفيه مسائل.

# [النا] حسألة الأولى:

ترجيحُ بعض المناسباتِ على بعض \_ إمَّا أَنْ يَكُونَ بَامُورِ عَائِدَةٍ ٣٠ إلى ماهيَّاتِها، أَو بَامُورِ خَارِجةٍ عنها.

أَمًّا القسمُ الأوّلُ .. فتقريرهُ: أنَّك قد عرفتَ أنَّ كونَ الوصفِ مناسباً، إمَّا(١) أن يكونَ لأجلِ مصلحةٍ دنيوبيَّةٍ، أو دينيَّةٍ، والمصلحةُ الدنيوبيَّةُ .. إمَّا أن تكونَ في محلِّ الضرورةِ، أو في محلِّ الحاجةِ، أو في محلِّ الزينةِ والتتمةِ.

وظاهر أنَّ المناسبة ـ الَّتي من بابِ الضرورة ـ راجحة على الَّتي من بابِ الحاجةِ، والَّتي من باب الحاجةِ ـ مقدَّمة على الَّتي من باب الزينةِ.

ثمَّ قد عرفت: أنَّ المناسبة \_ الَّتي من باب الضرورة \_ خمسة ؛ وهي : مصلحة النفوس والعقول والأديان والأموال والأنساب؛ فلا بدَّ من [بيان (١٠٠] كيفيَّة ترجَّح بعض هذه الأقسام على بعض .

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨١) مِن ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٢٦) من س. (١) هَذِه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٢) لفظ آ: ﴿ التأثيرِ ﴾ الله الريادة من خ.

<sup>(</sup>٤) لم ترد في جا، آ، ي. (٥) لفظ ح: «راجعة».

<sup>(</sup>٦) زاد في ح: «له». (٧) انفردت ح بهذه الزيادة.

ثمَّ عرفت: أنَّ الوصفَ المناسبَ للحكم \_ قد يكونُ نوعهُ مناسباً لنوع الحكم ، وقد يناسبُ نوعهُ جنس الحكم ، وقد يناسبُ نوعهُ جنس الحكم ، وقد يناسبُ جنسُه جنسَ الحكم .

ولا شكُّ في تقدُّم الأوَّل على الثلاثةِ الأخيرةِ؛ والثاني والثالث.

و [أمَّا(۱)] الثاني والثالثُ [فـ(۱)] لهما كالمتعارضين، ولا شك في تقدَّمهما لمى الرابع.

ثمَّ الجنسُ قد يكونُ قريباً، وقد يكونُ بعيداً، والمناسبةُ المتولَّدةَ من الجنسِ القريب: تقدَّمُ على المناسبةِ المتولَّدةِ من الجنس البعيدِ.

[ثم(")] المناسبة في كلِّ قسم (١) من هذه الأقسام \_ قد تكونُ جليَّةً ، وقد تكونُ خفيَّةً .

أمًّا الجليِّ \_ فهو: الَّذِي يلتفتُ الذهنُ إليهِ في أوَّل سماع الحكم ، كقوله عليه الصلاة والسلام: «لا يقضي القاضي وهو غضبانُ»؛ فإنَّه يلتفتُ الذهنُ \_ عند سماع هذا الكلام \_ إلى أنَّ الغضبَ إنَّما منعَ من الحكم ، لكونه مانعاً من استيفاء الفكر (٥).

وأمَّا الخفيُّ ـ فهو: الَّذي لا يكونُ كذلكَ.

ولا شُكُّ في تقدُّم (١) (٥) الجليُّ على الخفيُّ .

[وأُمَّا(٢)] القسمُ الثاني - وهو ترجيحُ بعض المناسباتِ على بعض ، بأمورِ خارجةٍ عنها - فذلك على وجوه :

<sup>(</sup>١) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٤) لفظ ح: «واحد». (٥) لفظ ح: «الفكرة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٣) من آ.

<sup>(</sup>١) لفظ آ: (تقديم». (٧) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

#### أحدُها:

أنَّ المناسبةَ المتايِّدةَ بسائرِ الطرقِ \_ أعني: الإيماء والدورانَ والسبرَ \_ راجحةً على مالا يكونُ كذلك؛ ويرجعُ حاصلُهُ إلى الترجيع بكثرةِ الأدلَّةِ، وثانيها:

المناسبةُ الخاليةُ عن المعارض (\*) \_ راجحةُ على ما لا يكونُ كذلك؛ فإنَّ المناسبةَ ، وإن كانت لا تبطل بالمعارض [\_ة(١)] لكنَّها مرجوحةٌ \_ بالنَّسبةِ إلى مالا تكونُ معارضةً .

### وثالثُها :

اللذي يناسبُ الحكمَ من وجهين ـ راجعٌ على مالا يناسبُ إلا من وجهِ واحدٍ. وعلَّتُهُ ظاهرةً

وأيضاً (١): كلَّما كانت الجهاتُ أكثرَ، كانت أرجحَ.

#### مسألةً :

الدورانُ الحاصلُ في صورةٍ واحدةٍ \_ راجعٌ على الحاصلِ في صورتين ؛ لأنَّ احتمالُ الخطا<sup>(۱)</sup> في الدورانِ الحاصلِ في الصورةِ الواحدةِ \_ أقلُّ من احتمالُ الخطأِ أقلُّ : كانَ احتمالُ الخطأِ أقلُّ : كانَ الظنُّ أقوى .

# بيانُ الأوَّل :

أنَّ العصير [لما<sup>(1)</sup>] لم يكن مسكراً في الزمانِ الأوَّلِ \_ فلم يكن محرَّماً، ثمَّ صارَ مسكراً بعدَ ذلك: فصار محرَّماً، ثمَّ لمَّا زالت المسكريَّةُ مرَّةً أخرى: زالت الحرمةُ؛ فها هنا \_ نقطعُ بانَّ شيئاً من الصفاتِ (\*) الباقيةِ في الأحوالِ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٧) من ج.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ي.

 <sup>(</sup>۲) في ح، آ: «فكلما».

 <sup>(</sup>٣) لفظ ى: «الخفاء».
 (\*) آخر الورقة (٢٢٧) من س.

<sup>(</sup>٤) انفردت آ بهذه الزيادة.

الثلاثة (١) لا يصلحُ لعلَّيةِ هذا الحكم ، وإلَّا لزمَ وجودُ العلَّةِ بدونِ الحكم .

وأمَّا الدورانُ في صورتين - فهو كما يقولُ الحنفيُّ في مسألةِ الحليُّ: «كونَّهُ ذهباً موجبُ للزكاةِ ؛ لأنَّ «التبر» لمَّا كانَ ذهباً: وجبت الزكاة فيه. والثياب لمَّا لم تحب الزكاة فيها». فها هنا - لا يمكنُ القدحُ في عليَّةِ الصفاتِ الباقيةِ، بمثلِ ما ذكرناه في الصورةِ الأولى. فثبتَ أنَّ احتمالَ (١) المعارض في الصورةِ الأولى.

### مسألة:

قد ذكرنا: أنَّ الشبهَ قد يكونُ شبهاً في الحكم ِ الشرعيِّ، وقد<sup>(ه)</sup> يكونُ شبهاً في الصفةِ.

واختلفوا في الراجع .

والأظهرُ: أنَّ الشبهَ في الصفةِ ـ أولى ؛ لأنَّها أشبهُ بالعلَلِ العقليَّةِ .

[النوع الرابع(")] في التراجيح الحاصلة بسبب دليل الحكم (").

فنقول: هذا الطريقُ لا شك أنَّه يكونُ دالاً (٩)، ثم ذلك الطريقُ إمَّا أن يكونَ في القياسين المتعارضين: قطعيًا أوظنيًا، أو يكونَ في أحدِها قطعيًا، وفي الآخرِ ظنيًا.

فإن كان قطعيًّا فيهما معاً: استحالَ الترجيحُ في ذلك، لما عرفت.

وإن كانا ظنيَّين \_ فالدليلُ الدالُّ عليهما، إمَّا أن يكونَ لفظاً أو إجماعاً أو قياساً، فلنتكلَّم في تفاصيلِ هذه الأجناسِ، ثم في تفاصيلِ أنواع كلُّ واحدٍ من هذه الأجناس.

<sup>(</sup>١) في غير آ: «الثلاث».

<sup>(</sup>٢) لفظ آ: «الاحتمال».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٢) من ح.

<sup>(</sup>٣) في غير ح: «القول». (٤) زاد في غير ح: «في الأصل».

<sup>(</sup>٥) أي على الترجيح، ولفظ ي: «أقرب» ولفظ ح، آ: «شرعيّاً».

# أمًا البحث الأوَّل - فيشتملُ على مسألتين:

#### إحداهما:

قالوا: القياسُ الَّذي ثبتَ(١) الحكمُ في أصلِهِ بالإجماع ، أقوى من الَّذي ثبت الحكمُ في أصلِهِ بالإجماع ، أقوى من الَّذي ثبت الحكمُ في أصلِهِ بالدلائلِ اللَّفظيَّةِ ؛ لأنَّ الدلائلِ اللَّفظيَّةَ تقبلُ التخصيصَ والتأويلَ ، والإجماعُ لا يقبلهما(٢) .

وهـذا مشكل؛ لأنَّا حيثُ أثبتنا الإجماعَ \_ إنَّما أثبتناهُ بالدلائلِ اللَّفظيَّةِ، والفرعُ كيفَ يكونُ أقوى حالًا من الأصلِ ؟!

### المسألةُ الثانية:

قد تقدّم في كتاب (٢) القياس: أنَّ الحكمَ في الأصلِ لا يجوزُ أن يكونَ مثبتاً بالقياس، وإن كانَ قد جوَّزَهُ قومٌ.

والمجوّزونَ اتَّفقوا على أنَّ القياسَ ـ الَّذي ثبتَ الحكمُ في أصلِهِ بالنصِّ ـ راجعُ على الَّذي ثبتَ الحكمُ في أصلَهِ بالقياسِ ؛ لأنَّ ذلك القياسَ لا يتفزَّعُ على الَّذي ثبتَ الحكمُ في أصلَهِ بالقياسِ ؛ لأنَّ ذلك القياسَ لا يتفزَّعُ على قياس [آخر(1)] إلى غير نهايةٍ ، بل لا بدَّ من الانتهاء إلى أصل مِبتَ حكمُهُ بالنصِّ .

وإذا كانَ كذلك: فالنص أصلُ القياسِ، والأصلُ راجعُ على الفرعِ. البحثُ الثاني: في تفاصيلِ أنواع كلَّ واحدٍ من هذه الأجناسِ الثلاثةِ.

فنقول: [أمَّا<sup>(0)</sup>]: الدلائلُ اللَّفظيَّةِ، [فـ<sup>(1)</sup>] إمَّا أن تكونَ متواترةً أو أحاداً.

فإن كانت متواترةً: لم يمكن ترجيعُ بعضِها على بعض \_ الله بما يرجعُ إلى المتن .

وإن كانت آحاداً: أمكنَ ترجيعُ بعضِها على بعض (٧) عني المتنِ، وبما (١) لفظ آ: «يثبت». (٢) في غيرح: «يقبلها».

(٣) في غُير ح، آ، ي: «كتابنا». وانظر ص (٣٥٧) من هذا الجزء من الكتاب.

(٤) مده الزيادة من ح . (٥) مده الزيادة لم ترد من آ، ى .

(٦) هذه الزيادة الواجبة من ح. (٧) لفظ ي: «البعض».

في الإسناد. وتلك الوجوهُ قد ذكرناها \_ فيما تقدَّم \_ فلا فائدةَ في الإعادةِ.

وبالجملة \_ فكلَّما كانَ ثبوتُ الحكم في الأصل ِ أقوى: كانَ (\*) القياسُ رُجحَ .

فإن كانَ ثبوتُ الحكم \_ في أحدِ القياسين \_ مقطوعاً، وفي الآخر كان الأوَّلُ أولى ؛ لما تقدَّم: أنَّ القياسَ الَّذي بعضُ مقدَّماتهِ مقطوعٌ، والبعضُ مظنونٌ \_ راجعٌ على ما(١) كلُّ مقدمًاتهِ مظنونٌ (٥).

وأيضاً: فإذا ثبتَ الحكمُ \_ في أحدِ الأصلين \_ بإيماء خبرٍ متواترٍ: فهو راجعٌ على ما ثبت بإيماء خبر واحد (١)، ولكن بشرطِ التعادل ِ في الإيماء ين .

ولو ثبتَ الحكمُ - في الأصلِ بخبرِ الواحدِ، فالَّذي هو [مدلول ٣] حقيقةِ اللفظ: راجعٌ على ما هو مدلولُ مجازهِ.

[النوع الخامس(1)]:

القول في التراجيح الحاصلة (٥) بسبب كيفيَّة الحكم .

وهمي على وجوه:

#### أحدها(٥):

القياسُ الَّذي يوجبُ حكماً شرعياً: راجعٌ على ما يوجبُ حكماً عقلياً؛ لأنَّ القياسَ دليلٌ شرعيًّا، إلآ (') أنَّا لو قدَّرنا تقديمَ القياسَ دليلٌ شرعيًّا: إلآ (') أنَّا لو قدَّرنا تقديمَ العلَّةِ المثبتةِ للحكمِ العقليُّ: لزمَ النسخُ مرتين،

<sup>(\$)</sup> آخر الورقة (١٧٤) من آ.

<sup>(</sup>١) زادت في ي: «كانت،، وفي غيرح: «كان،

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٨) من جـ.

<sup>(</sup>۲) كذا في ص، ح. وفي غيرهما: «الواحد».

<sup>(</sup>٣) سقطت الزيادة من ي.

 <sup>(</sup>٤) زيادة مناسبة ولم ترد في الأصول.
 (٤) آخر الورقة (٢٢٨) من س.

<sup>(</sup>٥) عبارة آ: والترجيع الحاصل».

<sup>(</sup>۵) احر الورقه (۲۲۸) من س

<sup>(</sup>١١٤) آخر الورقة (١١٤) من ي.

<sup>(</sup>٦) في ح، ي: ﴿ وَلَأَنَّا ﴾ أ

ولو قدَّرتا تقديمَ العقل: لزمَ النسخُ مرَّةً.

فإن قلتَ: كيفَ يَجُوزَ أَن يستخرجَ من أصل عقليٌّ علَّهُ شرعيَّة؟!

قلت: يجوزُ ذلكَ إذا لم ينقلنا عنه الشرعُ، فنستخرِجُ العلَّةَ الَّتي الأجلها لم ينقلنا عنهُ الشرعُ.

أمًّا إذا كانَ أحدُ الحكمين نفياً، والآخرُ إثباتاً ـ وكانا شرعيَّين ـ فقيلَ: إنَّهما يتساويانِ، لكنَّا ذكرنا في بابِ ترجيح الأخبار: أنَّهُ لا بدَّ وأن يكونَ أحدُهما عقليًا.

#### وثانيها:

الترجيحُ بكونِ أحدِ الحكمين في الفرع حظراً، فذلك الحظرُ إمَّا أن يكونَ شرعيًا أو عقليًا. فإن كان شرعيًا - فهو راجحٌ على الإباحةِ ؛ لأنَّهُ شرعيًا ، ولأنَّ الأخذَ بالحظرِ - أحوطُ. وإن كانَ عقليًا - فكونُه حظراً جهةُ الرجحانِ ، وكونُهُ عقليًا جهةُ المرجوحيَّةِ : فيجبُ الرجوعُ إلى ترجيح آخرَ ، ولا بدّ في الحظرِ والإباحةِ من كونِ أحدِهما عقليًا - على ما تقدم .

### وثالثها:

أنْ يكونَ حكمُ إحدى العلَّتينِ العتنَّى، وحكمُ الأخرى الـرقِّ. فالمثبتةُ. للعتق (\*) أولى ؛ لأنَّ للعتق مزيدَ قوَّةٍ، ولأنَّهُ على وفقِ الأصلِ.

### ورايعُها:

إذا كانَ حكمُ إحداهما في الفرع إسقاطَ الحدِّ، وحكمُ الأخرى إثباتَه ... فالمسقطةُ أولى ؛ لأنَّ ثبوتَهُ على خلافِ الأصل

فإن قلت: المثبتُ(١) للعقوبات \_ يثبتُ حكماً شرعيّاً، والدارى و(١) يثبتُ حكماً عقليّاً (١). فالمثبت للحكم الشرعيّ أولى . ؟!

# الجوابُ:

أنَّ الشرعَ إذا وردَ بالسقوطِ ـ صارَ السقوطُ حكماً شرعيًّا، ولذلك لا يجوزُ

(١) في غيرح، ي: المثنته:

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۸۳) من ح.

<sup>(</sup>٣) أبدلت الفاء في ح بواو.

<sup>(</sup>٢) في غيرح، آ، ي: ﴿والدارِئةُ ﴿

نسخه إلا بما ينسخُ الحكمَ الشرعيُّ.

#### وخامسها:

الترجيحُ بكونِ أحدِ حكمي العلّةِ أزيدَ من حكم الآخر()-: بأن الله يكونَ حكم الترجيحُ بكونِ أحدهما الندب، وحكمُ الآخر الإباحةَ. فالمثبتُ للندب - أولى ؛ لأنّ في الندب معنى الإباحةِ وزيادةً. فكانت أولى إذا (ا) كانت الزيادة شرعيّةً.

### وسادسُها:

العلَّةُ إذا كانَ حكمُها الطلاقَ: كانت راجحةً ؛ لما ثبتَ من قوَّةِ الطلاقِ. وسابعُها:

القياسُ على الحكم - الواردِ على وفقِ قياس الأصول - أولى من القياسِ على الحكم الواردِ بخلافِ قياس الأصول ؛ وعلَّتُه: كونُ الأوَّل متَّفقاً عليه، والثاني مختلفاً فيهِ. ولأنَّ الأوَّل خال عن المعارض ، والثاني مع المعارض. فيكونُ الأوَّلُ أولى .

### وثامتُها:

القياسُ على أصل أجمع (\*) على تعليلِ حكمه \_ أولى ممَّا لا يكونُ كذلك ؛ وعلَّتُهُ: أنَّ على التقديرِ الأوّل \_ تكونُ إحدى مقدَّماتِ القياسِ يقينيَّة، وهي : كونُ الحكم في الأصلِ معلَّلًا. فيكونُ ذلك القياسُ راجعاً على مالا يكونُ شيءٌ من مقدِّماته يقينيًا.

#### وتاسعُها:

الترجيحُ بشهادةِ الأصول [للحكم (١٠)]، وقد يرادُ بها: دلالةُ الكتاب والسنّةِ والإجماع على ذلك الحكم .

وهذه وإن كانت صريحةً \_ فهي(١) الأصلُ في إثباتِ الحكم ِ: فلا يجوزُ

(١) لفظ ح: والأخرى، (٢) عبارة آ: ويجوز بأنه.

(٣) لفظ ح: والأخرى».
 (٤) لفظ ى: وإذه.

(٥) لفظ ح: «أجمعوا».

(۷) زاد فی ل، ی، جـ: دفی،

الترجيحُ بها. وإن مسهًا احتمالُ شديدٌ: جاز ترجيحُ [القياسِ (١)] بها. وعاشرُها:

يقعُ الترجيحُ بقول الصحابيّ ؛ لأنَّهُ أعرفُ بمقاصدِ الرسولِ صلى الله عليه: وسلم. وكذلك: إذا عضَّدت العلَّةَ علَّةً (٢) أخرى.

كما ترجُّحُ أخبارُ الأحادِ بعضها ببعض ِ.

#### وحادي عشرها:

أن يلزم [من(")] ثبوتِ الحكمِ في الفرع (") محذورٌ: كتخصيصِ عموم ، أو تركِ العمل بظاهر، أو ترجيح مجازِ علَى حقيقةٍ.

وَفَرَقُ بِينَ هَذَا الْتَرْجِيحِ ، وبِينَ مَا ذَكُرْنَاهُ: مِن شَهَادَةِ (\*) الأصول ؛ لأنَّ الحكمَ الشرعيَّ قد يكونُ: بحيثُ يوجدُ في الشرع أصولُ تشهدُ بصحّبِه، وأصولُ أخرُ تشهدُ ببطلانِهِ . فالقوَّةُ الحاصلةُ بسبب وجودِ الأصولِ - الَّتِي تشهدُ بصحَّتِه - غيرُ القوَّةِ الحاصلةِ بسبب عدم ما يشهدُ (\*) ببطلانِه .

ومن هذا الباب: أن يكونَ الحكمُ لازماً للعلَّةِ في كلِّ الصورِ، فإنَّ من يجوَّزُ تخصيصَ العلَّةِ. يسلّم أنَّ العلَّةَ المطّردةَ أولى من المخصوصةِ.

#### [النوع السادس(م)]

# في التراجيح الحاصلة بسبب مكان العلَّة :

وهو: إمَّا الأصل، أون الفرعُ، أو مجموعهما.

أمَّا الأصلُ: فبأنْ ٧٠ تشهدَ للعلَّةِ الواحدةِ أصولٌ كثيرةً، وذلك لأنَّ شهادةً

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٥) من أ. (٧) في أ: ﴿بِعُلَّةُ».

 <sup>(</sup>٣) لم ترد في س، آلم ى، جـ. (\*) آخر الورقة (٢٢٩) من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٩) من ج. (٤) كذا في ح، ولفظ غيرها «أشهد».

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين أبدل في غير حبه «القول»، وفيها: «النوع الخامس»، والصواب ما أثبتنا. (٧) في غير ح، آ، ي: «فأنها الماثينا الماثين الماثين الماثينا الماثينا الماثينا الماثينا الماثين الماثينا الماثين الماثينا الماثين

الأصل ـ دليلٌ على كونِ تلكَ العلَّةِ معتبرةً، وكلُّ شهادةٍ دليلٌ (\*) مستقلٌ . فالترجيحُ بالشهاداتِ الكثيرةِ ـ ترجيحٌ بكثرةِ الدلائل .

وأمَّا الفرع \_ ففيه صورٌ:

#### إحداها:

أنَّ العلَّة المتعدَّية \_ أولى من القاصرة: عندَ الأكثرين، خلافاً لبعض ِ الشافعيَّة.

#### لنا:

أَنَّ المتعدَّيةَ أكثرُ فائدةً، ولأنَّها متَّفقُ عليها، والقاصرةُ مختلفٌ فيها فالأخذُ بالمتَّفق [عليه(١)] أولى: فكانت المتعديَّةُ أولى.

احتج المخالف: بأنَّ التعدية (٢) فرعُ الصحَّةِ، والفرعُ لا يقوِّي الأصلَ (٢). [و(١)] الجوابُ: لكنَّه (١) يدلُّ على قوَّتِهِ.

#### وثانيها:

إذا كانت فروعُ إحدَى العلتّين ـ أكثرَ من الأخرى؛ قال بعضُهم: هو أولى . وقال آخرون: لا يحصلُ بهِ الرجحانُ .

# حجُّهُ الأوُّلين:

أنَّها إذا كثرت فروعُها: كثرت فوائدها، [فكانت أولى .

فإن قلتَ: إنَّما يكونُ إذا كثرت فوائدُها [٦] الشرعيَّةُ، وكثرةُ فروعِها ـ ترجعُ إلى كثرةِ ما خلقَ الله ـ تعالى ـ من ذلك النوع ، وليسَ ذلك بأمرٍ شرعيٍّ .

قلتُ: كثرةً وجودِ الفروع \_ ليسَ بأمرٍ شرعَيٌّ ، لكنَّ الفروعَ لَمَّا كثرت: لزمَ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٦٣) من ص.

<sup>(</sup>١) زيادة مناسبة يتم الكلام بدونها، ولم ترد في الأصول.

<sup>(</sup>۲) كذا في ح، آ، ى، س، وفي غيرها: «المتعدية»، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٣) لفظ ح: «بالأصل»، وهو وهم. ﴿ فَى هَذَهُ الزيادةُ مَنْ حَ، آ، ي.

<sup>(</sup>٥) لفظ ح: وولكنه. (١) ما بين المعقوفتين سقط من ح.

من جعل (١) هذا الوصفِ علَّةً كثرةُ الأحكام ، فكانَ أولى .

احتجُّ الآخرون بُوجوهٍ:

الأوّل (١):

لو كانَ أعمُّ العلَّتين \_ أولى من أخصَّهما، لكانَ العملُ بأعمُّ الخطابين \_ أولى من أخصهما.

الثاني:

[التعدية "] فرع صحّة العلّة - في الأصل - فلو توقّفت صحّتها على التعدية : لزمَ الدورُ.

الثالث:

كثرةُ الفروعِ ترجعُ إلى كثرةِ ما خلقَ الله ـ تعالى ـ من ذلك النوع ، وليس ذلك بأمر شرعيّ: بخلاف كثرةِ الأصول ِ.

[و(١)] الجوابُ عن الأوَّل ِ:

إنَّما لم يكن العملُ باعمٌ الخطابين - أولى ، لأنَّ فيه طرحاً لأخصهُما . وليسَ كذلك العملُ بأخصهُما .

أمًّا العلَّةُ ـ فإذا انتهى الأمرُ إلى الترجيح ، وترجيحُ إحداهما يوجبُ طرحَ الخرى: ـ فكان طرحُ ما تقلُ فائدتُه أولى .

وعن الثاني والثالث:

ما تقدَّمَ.

وثالثها :

العلَّةُ إذا كانت مثبتةً للحكم \_ في كلَّ الفروع \_ فهي راجحةً على ما تثبتُ الحكم \_ في بعض ِ الفروع .

(١) لفظ ح: «كون».

(\*) آخر الورقة (١٨٤) من ح. (٢) في غير آ، ي: «أحدها».

(٣) لم ترد الزيادة في ى . (٤) هذه الزيادة من ح ، آ .

وسببُ الرجحانِ: أنَّ الدالَّ على الحكم \_ في كلَّ الفروع \_ يجري مجرى الأدلَّةِ الكثيرة ؛ لأنَّ العلَّة تدلُّ على كلَّ واحدٍ منها.

وأيضاً: دلالتُهُ على ثبوتِ [الحكم(١)] في كلَّ واحدٍ من تلك الفروع \_\_ يقتضي ثبوته في البواقي: ضرورةَ أن لا قائلَ بالفرقِ. فهذه(١) العلَّةُ العامَّةُ \_ قائمةً مقامَ الأدلةِ الكثيرةِ.

وأمَّا العلَّةُ الخاصَّةُ (٣) في الصورةِ الواحدة \_ فهي (١) دليلٌ واحدٌ فقط. فـ [كان(٥)] الأوِّل أولى.

وأمًّا [الترجيح (")] الراجعُ إلى الأصلِ والفرع معاً فهو: أن تكونَ العلَّةُ يُردُّ بها الفرعُ إلى خلافِ جنسِهِ ؛ بها الفرعُ إلى ما هو من جنسهِ (") [والأخرى يُردُّ بها الفرعُ إلى خلافِ جنسِهِ ؛ مثاله: قياسُ الحنفيَّةِ الحُلِيُّ على التبرِ، أولى من قياسه على سائرِ الأموال (")] ؛ لأنَّ الاتّحادَ: [من حيثُ (")] الجنسيَّةُ ثابتةُ بينهما (").

وهذا آخرُ الكلام ِ في التراجيح ِ .

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) كذا في ص، ح، آ، ى. وفي النسخ الأخرى: وفبهذا».

<sup>(</sup>٣) في غير ص، ح: «الحاصلة».

<sup>(</sup>٤) في غير ح، آ: (فهو).

<sup>(</sup>٥) أبدلت في من بواور

<sup>(</sup>٦) سقطت الزيادة من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٣٠) من س.

<sup>(</sup>٧) ما بين المعقوفتين ساقط كله من غير ص، ح.

<sup>(</sup>٨) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٩) الذي ورد في الحاصل: ووامًا الأصل والفرع فانهما إذا تشابها: كان ذلك القياس راجحاً على ما إذا لم يتشابها، وهي أوضح من عبازة الإمام المصنف. فانظر الحاصل: (٩٤٨).

# فهرسس جمالي

| ۲۷٦ <u>-</u> ۳  | الكلام في القياس                      |                  |
|-----------------|---------------------------------------|------------------|
|                 | المقدمة                               |                  |
| Y0'             | وفيها مسائل                           |                  |
| 17-0            | في حدّ القياس                         | المسألة الأولى:  |
| ٠               | الحدّ الأول للقاضي الباقلانيّ وشرحه   |                  |
| 11-V            | الإعتراضات عليه                       |                  |
| r               | التعريف الثاني لأبي الحسين البصريّ    |                  |
| 14-11           | وشرحه                                 |                  |
| 10-12           | الإعتراض عليه                         |                  |
| 17-19           | جوابُ الإعتراضات                      |                  |
| 19-17           | في الأصل والفرع                       | المسألة الثانية: |
| ن ۱۹-۱۶ ، ۱۹-۱۹ | بيان معنى الأصل عند الفقهاء والمتكلمي |                  |
| 19-19           | بيان معنى الفرع عند كلِّ منهما        |                  |
| •               | في الجمع بين الأصل والفرع، والطرق     | المسألة الثالثة: |
| Y 19            | التي يتحقّق بها هذا الجمع بينهما      |                  |
| 140-41          | القسم الأول: في إثبات أن القياس حجا   |                  |
| 1               | إختلاف الناس في القياس الشرعيّ        |                  |
| Ý7_Y1           | وتفصيل مذاهبهم فيه                    |                  |

| موقف الإمام المصنف من القياس ٢٦              |                |
|----------------------------------------------|----------------|
| أدلة أهل السنّة على حجيّة القياس١٥٣-٢٦       |                |
| أدلتهم من الكتاب وبيانها ومناقشتها ٣٧-٣٦     |                |
| أدلتهم من السنة وبيانها ومناقشتها ٣٨ ٥٣-٣٥   |                |
| حديث معاذ وأبي موسى وابن مسعود               | الدليل الأوّل: |
| المتضمنة أمره عليه الصلاة والسلام            |                |
| بالقياس بالقياس                              |                |
| حديث أرأيت لو تمضمضت بماء                    | الدليل الثاني: |
| المتضمّن استعماله عليه الصلاة                |                |
| والسلام للقياس ٢٠٤١.                         |                |
| حديث الخثعميّة ٢٥ـ٣٥                         | الدليل الثالث: |
| الاستدلال بالإجماع على حجيّة القياس ٥٣       |                |
| اعتماد الاستدلال بالإجماع على                |                |
| مقدمات ثلاث ٤٠                               | ·              |
| عمل الصحابة بالقياس ٩٧-٥٤                    |                |
| رسالة عمر إلى أبي موسى ـ رضي الله            |                |
| عنهماامنه                                    |                |
| تصريح الصحابة بالتشبيه في مسائل              |                |
| من الفرائض ١٥٠٠ ١٥٠٠ عـ٥٥٠                   |                |
| اختلافهم في كثير من المسائل اختلافاً         |                |
| لا يمكن أن يكون إلّا بناءً على قول           |                |
| كل فريق منهم بالقياس ٢٥ـ٥٥                   |                |
| قول كثير منهم بالرأي، والرأي هو              |                |
| القياس ۲۳-۳۱                                 |                |
| القياس ١٦-٦٢<br>مناقشة الأوجه المتقدمة ٢٣-٨٧ |                |
| دفع المصنف لتلك الإعتراضات وردّها ٧٨-٩٣      |                |

| ٠٠٠. ٧٩ ـ ٨٠٠                          | القياس بطريقة أخرى                                                       |         |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|---------|
| · · Y-9.                               | الاستدلال بالمعقول على حجيّة القياس                                      |         |
| ## *********************************** | أدلة النافين لحجيّة القياس من الكتاب                                     |         |
| 1•V-1•W                                | والسنة والإجماع والمعقول                                                 |         |
|                                        | أدلة المانعين من القياس عقلًا في                                         |         |
| 11+=1+V                                | الشريعة الإسلاميّة (النظام)                                              |         |
|                                        | أدلة المانعين من القياس عقلًا في كل                                      |         |
| 114-11                                 | الشرائع                                                                  |         |
| 114-114                                | ردّ الإِمام المصنف على نقوض النفاة                                       |         |
| 118-114 -                              | ردّ الإمام المصنف على المعارضات                                          |         |
| 114-118                                | ردّ الإمام المصنف على شبهة النظام                                        |         |
|                                        | الثانية: في النص على العلة، هل يفيد الأمر                                | المسألة |
| 171-119                                | بالقياس؟                                                                 |         |
|                                        | الثالثة: في القياس الجليّ وما يتعلق الله المالية القياس الجليّ وما يتعلق |         |
| 178-177                                | الرابعة: تقسنيمات القياس                                                 | المسألة |
|                                        | القسم الثاني                                                             |         |
|                                        | في مسالك التعليل، وهو مرتّب في مقدّمة                                    |         |
| 745-140                                | وأربعة أبواب                                                             |         |
| \Y'\-\Y\.                              | المقدمة: في تفسير العلة                                                  |         |
|                                        | التفسير الأول للعلة تفسيرها وبالمؤثري                                    |         |
| 1,41-144 .                             | وما يتعلق به                                                             |         |
|                                        | التفسير الثاني للعلة تفسيرها «بالداعي»                                   |         |
| 141-141 .                              | ومن يتعلق به                                                             |         |
|                                        | التفسير الثالث للعلة تفسيرها «بالمعرّف»                                  |         |
| ; '                                    | _ , _ ,                                                                  |         |

|    | 0.5              |                                          |                  |
|----|------------------|------------------------------------------|------------------|
|    |                  | الباب الأول في الطرق الدالة على عِلِّيةٍ |                  |
|    | 448-140          | الوصف في الأصل وهي عشرة                  |                  |
| •  | 1 2 1-149        | الفصل الأول: في النص                     | 4 1              |
|    | 100_184          | الفصل الثاني: في الإيماء                 |                  |
|    | 191-104          | الفصل الثالث: في المتاسبة                |                  |
|    | Y 199.           | الفصل الرابع: في المؤثّر                 | ÷                |
|    | Y . 0_Y . 1      | الفصل الخامس: في الشبه                   | 1                |
|    | Y17_Y•V          | الفصل السادس: في الدوران                 | 3                |
|    | YY+_Y1V          | الفصل السابع: السبر والتقسيم             |                  |
|    | 177-771          | الفصل الثامن: في الطرد                   | 8                |
|    | 741-144          | الفصل التاسع: في تنفيح المناط            |                  |
|    | 745-144          | الفصل العاشر: في الطرق الفاسدة           |                  |
|    |                  | الباب الثاني في قوادح العليّة            |                  |
|    | 709_747          | الفصل الأوّل: في النقض                   | Đ.               |
|    | 777_771          | الفصل الثاني: في عدم التأثير             | , ,              |
|    | Y7 <i>X</i> _Y7# | الفصل الثالث: في القلب                   |                  |
|    | P 5:7-+ VY       | الفصل الرابع: القول بالموجب              | 4                |
| ů. |                  | الفصل الخامس: في الفرق                   |                  |
|    | 5 2              | البالب الثالث فيما يظن أنَّه من مفسدات   | (*)              |
|    | 174-674          | العلَّةِ مع أنه ليس كذلك                 |                  |
|    |                  | [البالب الرابع] في تقسيمات العلة         | 7, ,             |
|    | +                | وبيان ما يجوز التعليل به وما لا يجوز     |                  |
|    |                  | التعليل به                               |                  |
|    |                  | في التعليل بمحل الحكم                    | المسألة الأولى:  |
|    |                  | في التعليل بالحكمة                       | المسألة الثانية: |
|    | 190-198          | في أن الحكمة مجهولة القدر 💮              | المسألة الثالثة: |
|    |                  |                                          |                  |

|            | في التعليل بالعدم                        | المسألة الرابعة:      |
|------------|------------------------------------------|-----------------------|
| T-1-199    | في التعليل بالأوصاف الإضافية             | المسألة الخامسة:      |
| T. E_T. 1  | في التعليل بالحكم الشرعي                 | المسألة السادسة:      |
| 3.7-0.4    | في التعليل بالأوصاف العرفية              | المسألة السابعة:      |
| T11-T.0    | في التعليل بالوصف المركب المركب          | المسألة الثامنة:      |
| 711        | في التعليل بالإسم                        | المسألة التاسعة:      |
| TILTIT     | في التعليل بالعِلة القاصرة               | المسألة العاشرة:      |
| 1          | : في التعليل بالصفات                     | المسألة الحادية عشرة  |
| **·_*1A    | المُقدَّرة                               | !                     |
|            | في أن يكون للعلَّة حكم                   | المسألة الثانية عشرة: |
| ***        | واحد أو أكثر                             |                       |
|            | في الاستدلال بعليّة العلَّة              | المسألة الثالثة عشرة  |
| ***-**     | على الحكم                                |                       |
|            | تعليل الحكم العدمي .                     | المسألة الرابعة عشرة  |
| ***        | بالوصف الوجوديّ                          | 1                     |
| 1          | • •                                      | المسألة الخامسة عشرة  |
| *Y4_*YA    | تعليل الأصل                              |                       |
|            | القسم الثالث                             | ¥.                    |
|            | ا<br>مباحث المتعلقة بالحكم والأصل والفرع | في ال                 |
| 441        | لاثة أبواب                               |                       |
|            | • -                                      | الباب الأول في مباحث  |
| ::<br>'''' | ,                                        | وفيه مسائل            |
| **X-***    | القياس في العقليَّات                     | المسألة الأولى:       |
| WE E_WW9   |                                          | المسألة الثانية:      |
|            |                                          | المسألة الثالثة:      |
| 727_720    | القياس في الأسباب                        | المسالة الباتية .     |

|                 | في تقسيم الحكم المطلوب       | المسألة الرابعة: |
|-----------------|------------------------------|------------------|
| 457-451         | إثباته بالقياس               |                  |
|                 | في أصول العبادات هل يجوز     | المسألة الخامسة: |
| 7£9_4£7         | إثباتها بالقياس أم لا؟       | 4                |
|                 | في إثبات الحدود والكفارات    | المسألة السادسة: |
| 404-464         | والرخص بالقياس               |                  |
|                 | في عدم جواز إثبات ما         | المسألة السابعة: |
| ۳۰۴             | طريقه العادة والخلقة بالقياس | e<br>P           |
|                 | ما لا يتعلق به عمل لا يجوز   | المسألة الثامنة: |
| 405-404         | إثباته بالقياس               |                  |
|                 | في ورود القياس بخلاف         | المسألة التاسعة: |
| TOE             | النصّ                        | - W              |
|                 | في منع التعبدُّ بالقياس      | المسألة العاشرة: |
| 307_007         | في كل الشرع                  |                  |
| 779_70V         | الباب الثاني: في شرائط الأصل |                  |
|                 | القسم الأول                  | 14.              |
|                 | رائط الأصل إذا كان حكمه على  | في ش             |
| 471-409         | لياس الأصول                  | وفق أ            |
| 4               | الفصل الثاني                 |                  |
|                 | رائط الحكم إذا كان على خلاف  | في ش             |
| 410-414         | الأصول                       | قياس             |
|                 | القسم الثالث                 |                  |
| <b>٣٦٩_</b> ٣٦٧ | جعل شرطاً، وهو ليس كذلك      | فيما -           |
|                 | الباب الثالث                 | 7.               |
|                 | فرعفرع                       | -                |
| 477-470         | ة لكتاب القياس               | خاتما            |
|                 | . **                         |                  |

#### الكلام

| 1.          | and the first terms of              | 4      | 1          |     |
|-------------|-------------------------------------|--------|------------|-----|
|             | في التعادل والترجيح، وهو مرتب على   |        |            |     |
| £V - TVV .  | أربعة أقسام                         |        |            |     |
| TV9_TV9 .   | القسم الأوّل؛ في التعادل            | :      |            |     |
|             | وفيه مسألتان                        |        | 6 3        |     |
| 441-44.     | في تعادل الأمارتين                  | أولى:  | لمسألة الأ | ) ( |
| 497_441 .   | في نقل قولين عن المجتهد             | الية : | مسألة الن  | 11  |
| 447-44V .   | القسم الثاني: في مقدَّمات الترجيع   |        |            |     |
| £14-444 .   | وفيه مسائل                          |        | 3          |     |
| : ££4-£1£ . | القسم الثالث: في تراجيع الأخبار     |        |            |     |
| 213-173     | التراجيح الحاصلة في الإسناد         |        | 4          |     |
| £Y1         | التراجيح الراجعة إلى زمان الرواية   |        |            |     |
| £Y8-£Y1 .   | التراجيع الراجعة إلى كيفية الرواية  |        |            |     |
| £47_£4£     | التراجيع الراجعة إلى حال ورود الخبر | 1      |            |     |
| £44-£44 .   | التراجيح الراجعة إلى اللفظ          | *      | 4          |     |
| 281-844     | التراجيح الراجعة إلى الحكم          |        |            |     |
| 133-733     | التراجيح الحاصلة بالأمور الخارجة    |        | 1          |     |
| £V£££       | القسم الرابع: في تراجيع الأقيسة     | +      |            |     |
| 4 44.5      | - P                                 |        |            |     |

تم بفضل الله تعالى وتوفيقه القسم الثاني من الجزء الثاني ـ بتجزئة الأصل ـ من المحصول وهو المجلد الخامس منه ويليه المجلد السادس ـ الذي هو القسم الثالث والأحير من الجزء الثاني منه وأوله «الإجتهاد».

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات د. طه جابر العلواني